Къ Благовъщенио Пресвя Митчанта скинадки сдот

# Государственная

СТАРООБРАДЧЕСКІЙ

Kóbhó-óbwéctbeh

ВЫХОДИТЪ ЕЖЕНЕДЪЛЬНО.

подписная цъна:

5 p. — κ. . 2 ,, 50 ,, — ,, 50 ,, На годъ . "полгода...

АДРЕСЪ РЕДАКЦІИ И КОНТОРЫ: Москва, Биржевая площадь, домъ т-ва Рябушинскихъ. Телефонь 204—43.

За перемѣну адреса уплачивается 25 коп.

Редакція открыта ежедневно, кром'в воскресных и праздвичных дней, оть 10 до 6 час. вечера.

ордена Ленина

BUBNHOTERA COOP им. В. И. ЛЕНИНА

Редакторъ принимаетъ въ понедъльникъ и среду отъ 12 до 2 час. дня. Рукописи, присланныя безъ обозначенія условій, считаются безплатными; не принятыя къ печати сохраняются два мъсяца и затъмъ уничтожаются; обратно пересылаются только по уплать стоимости пересылки

#### СВАТЦЫ. МАРТЪ.

ВОСКРЕСЕНЬЕ, 27 (недаля 5 св. поста. Глась 1): Св. муч. Матроны, иже въ Селунь; свв. муч. Мануила и Өеодосія. Въ сію недълю совершается память преп. Меріи Египетской.

ПОНЕДЪЛЬНИКЪ, 28: Преподобныхъ отецъ нашихъ Иларіона Новаго и Стефана чудотворца, игумена Триклійскаго монастыря; свв. мученникъ Іоны

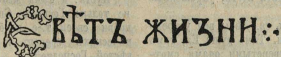
ВТОРНИКЪ, 29: Преподобнаго отца нашего Марка, епископа ареоусійска-

го, Кирилла діакона и инъхъ многихъ; преп. отца нашего Іоанна, иже на Сту-

го, Кирилла діакона и иняхъ многихъ; преп. отда нашего Іоанна, иже на Студенцъ; преп. отда нашего Евстафія, еписк. вифинійскаго. СРЕДА, 30: Преподоби. отда нашего Іоанна списателя лъствицы; св. прор. Іоны; преп. отда нашего Іоанна безмольника; иже во св. отда нашего Іоны, митрополита кісвекаго и всея Россіи чудотворца. ЧЕТВЕРГЪ, 31: Преп. отда нашего Ипатія чудотворца, епископа гангрскаго; преп. отда нашего Ипатія, иже въ Руфіанѣхъ; пр. Аполлонія пустынника; св. священномуч. Авды епископа и Веніамина діакона.

ПЯТНИЦА, 1: Преп. матери нашея Маріи Египтяныни; пр. отца нашего и испоръдника Макарія, игумета Палекитскія обители; преставленіе преп. отца нашего Евеимія, суздальскаго чудотворца.

СУБВОТА, 2: (Воскрешеніе Лазаря); преп. отца нашего Тита чудотворца свв. муч. Амфіана и брата его Едесія.



Кто хочетъ быть первымъ, да будетъ рабомъ (Мате. 20, 27).

"Желать первенства свойственно только язычникамъ. Для чего ты желаешь первенства? Для того ли, чтобы быть выше другихъ? Если желаешь быть великимъ, не ищи величія—и тогда будешь великъ. Послушай Давыда, который говорить: "жертва Богу духъ сокрушенъ, сердце сокрушенно и смиренно Богъ не уничижитъ. Видишь ли чистоту смиреннаго? Обрати же внимание и на нечистоту гордаго". Объ немъ говоритъ Писаніе: "не чисть предъ Богомъ всякъ высокосердый. Притомъ, въ первомъ обитаеть Самь Богь: на кого воззрѣ, говорить Онъ, токмо на кроткаго и молчаливаго и трепещущаго словесъ Моихъ, а последній мучится вмёстё съ діаволомъ, надменный потерпить то же, что и діаволь. Потому и Павель говорить: да не разгордъвся въ судъ впадеть діаволь. Такимъ образомъ, съ нимъ случится противное тому, чего онъ желаетъ. Онъ хочетъ гордиться для того, чтобы его почитали; а между тъмъ, если кто болъе всъхъ подвергается презрънію, то это онъ. Если кто подвергается насм'яшкамъ, враждъ и ненависти у всъхъ, если нападають на кого враги, если кто подвергается гнвву, является нечистымъ предъ Богомъ, —такъ это больше всего гордецы. Что же можетъ быть хуже этого? Это-верхъ золь. Богъ ничего такъ не отвращается, какъ гордости. Потому-то Онъ еще изначала такъ все устроилъ, чтобы истребить въ насъ эту страсть. Для этого мы содълались смертными, живемъ въ печали и сътованіи; для этого жизнь наша проходить въ трудъ и изнуреніи, обременена непрерывною работою. Первый человекъ вналь въ грехъ отъ гордости, возжелавъ быть равнымъ Богу, и зато не удержалъ и того, что имъль, но лишился и того. Таковы плоды гордости! Она не только не доставляеть намъ никакой пользы, но лишаетъ и того, что имжемъ. Напротивъ, смиренномудріе не только не отнимаеть у насъ того, что имбемъ, но еще доставляеть и то, чего не имжемъ. Итакъ, возревнуемъ объ этой добродътели, потщимся стяжать ее, чтобы намъ насладиться и въ этой жизни честію, и пріобрасть будущую славу" (св. Іоаннъ Златоустъ).

# Къ Благовъщенію Пресвятой Богородицы.

(Къ недълъ 4-й св. четыредесятницы).

Слыши, дщи, и виждь и преклони ухо твое и забудь народъ твой и домъ отца твоего и возжелаетъ царь доброты твоея (пс. 44—1112).

Къ кому относятся эти слова пророка?

Больше всего къ Той "Царицъ въ испещренной одеждъ", которая теперь ближе всъхъ къ Престолу Господа. Къ Царицъ Небесной, пріявшей въ себя Того, Кого не вмъщають небеса. Къ Дъвъ Маріи—Матери Бога нашего.

Пророчествуя о Ея избраніи Господомъ, пророкъ указаль, что именно сдълало Ее избранницей Господа, ски-

ніей для Него.

"Слушай, дщерь, и смотри, и преклони ухо твое, и забудь народъ твой и домъ отца Твоего" (пс. 44).

"Возстани, пріиди, ближняя моя, добрая моя, голубица моя, яко гласъ Твой сладокъ и образъ Твой красенъ" (Пъснь П., 14, 15).

Чистая Дъва оставила и домъ отца своего и надежды на счастіе материнства, все—для "дома Божія".

Съ дътства она оставляеть семью, родныхъ, чтобы служить Господу въ храмъ Его, около Его земного престола.

"Смотри и преклони ухо Твое"...

Съ дътства звучатъ въ душѣ Ея эти призывающія слова, вмѣстѣ съ другими зовущими словами псалмопѣвца: "Блаженъ, кого Ты приблизилъ, чтобы онъ жилъ во дворахъ Твоихъ, чтобы насыщаться благами дома Твоего, святого храма Твоего" (пс. 64). "Вожделѣнны жилища (Господа силъ). Истомилась душа во дворы Господни... Сердце и плотъ восторгаются къ Богу Живому... Одинъ день во дворахъ (Господнихъ) лучше тысячи лѣтъ"... (пс. 83). Слыши и виждъ,—внушаетъ пророкъ.

"Смотри и слушай"! Что?

Слушай голосъ Господень въ душъ твоей и въ словахъ Писанія... Смотри на небо и тянись туда. Созерцай "красоту Сильнаго славою — въ одеждахъ, какъ смирна и алой и кассія".

Созерцай чертоги Его "изъ слоновой кости, украшенные зѣло" (ис. 44).

И Она слушаеть и видить. Мысль св. Дѣвы вся устремлена ко Господу—во дворы Господни. Тамъ душа Ея, тамъ сокровище Ея, тамъ сердце Ея. Отверстыми очами смотрить Она въ небесные чертоги и туда тяготъетъ всей душой своей.

Въ горняя Господня. Къ Живому на небесахъ.

А здёсь для Нея Господень чертогь—храмъ Божій, и Она предпочитаетъ быть у порога Его (пс. 83), нежели быть во дворцахъ царевыхъ.

И пламенна Ея молитва; любовью ко Господу, Живущему на небесахъ, и Мессіи, "Который грядетъ", полно Ея сердце.

Она слушаетъ голосъ Господень въ голосъ слова Божія и слушаетъ всей душой и волей. Главное: волей.

Не ухо только, а вся Она прилѣпилась къ глаголамъ Вѣчнаго Слова. Она видитъ здѣсь въ писаніяхъ святыхъ пророковъ откровенія о Господѣ Помазанникѣ и Сынѣ Божіемъ, хочетъ служить Грядущему, отдать Ему, Божественнему Жениху, всю любовь свою.

Но Ей кажется, что одежда души Ея еще недостаточно брачна для встръчи Христа. Она считаетъ Себя недостойной грядущаго царства Христова. И смиренная трудомъ,

богомысліемь, молитвой, хочеть сдёлать Себя достойной мёста хоть у "порога дворовь Его". Смиренно думаеть Она среди труда и молитвы о томь: "какое счастіе было бы стать хотя послядней служанкой Матери Его".

И вотъ въ отвътъ душъ очищенной и свътлой это въщаніе ангела: Ты обръла благодать у Бога... Духъ Святый

найдеть на Тя...

Не служанкой, а Самой Матерью Вышняго должна стать Она. Вся живущая въ Богъ достойна стать вмюсти-лищемъ Бога.

Образъ Ея красенъ (Пѣснь П. 14, 15). Душа чиста, мысль свѣтла, свѣтильникъ Ея полонъ до края благоухающимъ елеемъ вѣры и чистоты, и Женихъ пришелъ, чтобы сдѣлать Ее Царицей небесъ. Поставить у Престола своего "въ одеждахъ изъ офирскаго золота".

Господь избраль Себъ чистъйшую лилію садовь іудей-

скихъ. Чистота привлекла къ себъ Чистъйшаго.

Теперь отъ этого великаго событія—избранія Дѣвы перейдемъ къ себъ.

Не зоветь ли и насъ Господь словами пророка Давыда съ тъми дъвами, которыя въ псал. 44 ведутся за Царицей и съ веселіемъ и ликованіемъ входять въ чертогъ Царя.

Еще древніе отцы Церкви и подъ Невѣстой Пѣсни Пѣсней, и подъ Невѣстой въ пс. 44-мъ разумѣли и вся-

кую "душу, Бога желающую".

Къ ней—къ душѣ христіанской здѣсь голосъ Господень. Наша душа—тоже "возлюбленная дщерь Царева", ризами златыми одѣянна и преипещренна, если она не загрязнила сама ризъ своихъ.

Ей говорить Женихь: "Возстани, прінди, ближняя Моя, голубица Моя. Яко глась Твой сладокъ и образъ Твой красенъ" (П. П. 14, 15). "Слыши и виждь и приклони ухо Твое, и забудь люди Твоя, и домъ отца Твоего" (пс. 44).

Оставь сусту твоей обычной жизни, пожелай Господа, потянись къ Нему. Избери Его высшимъ сокровищемъ своимъ. Отдай Ему душу, сердце и волю... Заповъди Его сдълай закономъ путей твоихъ,—и возжелаетъ твоей красоты Господь.

Мы не можетъ сдълать этого, насъ опутали цъпи земныхъ дълъ и заботъ.

Пусть: и Сама Матерь Божія любила въ Сынѣ своемь не только Господа Спасителя, но и плоть свою, Сына крови своей, т.-е. не была чужда человъческаго и человъческихъ тревогъ и заботъ, но душа Ея осталась "Невъстой Господней".

А наша душа пусть хотя не заглушить способности тосковать по дворахъ Господнихъ.

Хлопоча около постройки нашего дома, пусть не потеряеть совсёмь изъ "очей" святого виденія чертога Господня. И думая о немь, не забудеть Слова Божія, "не уклонить сердца своего" съ дорогь Господнихъ цёликомъ и до конца на пути вражіи, въ суетное дёло одного текущаго дня—грёшныхъ заботь и грёшныхъ дёль.

Наши одежды не брачны... Мы недостойны, чтобы Господь бросиль на насъ взоръ свой. Но не можетъ же мы отказаться отъ желанія войти въ чертогъ Господень. Не можетъ отказаться душа отъ Жениха своего. Путникъ запыленный, грязный и оборванный остановился у богатаго чертога. Ярко освъщены блестящіе столы, Самъ Хозяинъ служитъ гостямъ, собравшимся на бракъ Его сына. Надъ воротами дома надпись: "Всякаго проходящаго приглашаетъ Господинъ на радость пиршества своего".

А наружи темно и холодно. Путникъ голоденъ и изму-

ченъ жаждой. Конечно, путникъ торопится войти.

— Нельзя, —останавливаеть его привратникъ.

— Почему нельзя?

 Посмотри на себя: ты оборванъ и грязенъ. Омойся и переодънься.

Й печальный стоить путникь у освёщенных оконь. "Жестокое требованіе,—скажете вы.—Гдё же путнику взять одежды? Разв'в могь онъ не запылиться, идя черезь пустыню, не загрязниться, путешествуя и черезь горы, и болота, и р'вки"?

Нѣтъ не жестокое. По восточному обычаю знатный хозяинъ запасалъ и одежды для неимущихъ гостей. И, конечно, пришлецъ не долго стоялъ у дверей: омытый и переолѣтый онъ скоро тоже былъ на пиру Царевомъ.

На дорогъ жизни запылились и мы. Изорваны и запятнаны одежды, когда-то данныя намъ въ крещеніи. Душа покрыта прокаженными пятнами. "Одежда ея нъсть брачна".

Но неужели же намъ не холодно вдали отъ Бога? Не темно въ сумракъ гръха? А если темно и холодно, что мъщаетъ намъ "омыться"?

Хозяннъ великаго пира, объявляющій въ день Благовъщенія святой Дѣвѣ и намъ "благую вѣсть" о началю спасенія нашего, заготовиль для всѣхъ одежды брачныя.

Для чего и предложена намъ четыредесятница, какъ не для того, чтобы, въруя въ Влаговъствованнаго архангеломъ Гавріиломъ, искреннимъ покаяніемъ омыли одежды нашей души и просвътленные шли навстръчу Грядущему Жениху. Но покаяніемъ подлиннымъ и истиннымъ, дъйствительнымъ очищеніемъ души, переломомъ гръшной воли, которая отнынъ должна, какъ св. Дъва архангелу, отвъчать на каждый призывъ Господень, зовущій къ дълу благому: "Се я раба Господня... Я готова итти путями, какими Ты меня поведешь"... Мы должны сказать себъ: отнынъ мы должны итти къ Господу. Не ограничимся мы холодно и бездушно совершоннымъ дъломъ исповъди и причастія, а начнемъ медленный и трудный путь къ совершенству христіанскому и Чертогу Господню.

Путь этотъ медлененъ и скорбенъ.

Воспоминаемый сегодня, въ недѣлю четвертую св. четыредесятницы, св. Іоаннъ Лѣствичникъ указаль намъ 30 ступеней великой лѣстницы восхожденія къ Богу. Восхожденіе по ней начинается уединеніемъ, собранностью души, въ молчаніи провѣряющей себя передъ зеркаломъ слова Божія.

Продолжается черезъ смиренное сознание своей гръховности, слезы покаяния и молитву. Поднимается черезъ безгнъве, кротость, всепрощение, цъломудрие и чистоту.

Подкръпляется върою и упованіемъ и винчается лю-

Много и страданій и искушеній на этомъ пути: итти имъ — значить итти по терновнику босыми ногами. Но намь облегчить этоть путь Матерь Дѣва. Она для насъ сама—лѣстница къ Небу. Сопутница по пути земного подвига и по лѣстницѣ "мытарствъ воздушныхъ".

Къ Ея помощи и должны прибъгнуть мы.

"Радуйся, мосте, къ небесамъ приводящій, и л'яствице высокая, юже Іаковъ вид'я",—поемъ мы въ аканист'я Пресвятой Богородиц'я.

Мость и лъстница...

Воть земля, а въ безконечной дали отъ нея небо; небо духовное еще дальше, чвиъ видимое. Средоствненіемъ между небомъ и землею стоять грфхъ человвка, съ одной стороны, а съ другой—гнввь и проклятіе правосуднаго оскорбленнаго Божества. Пропасть велика между небомъ и землею утвердися, такъ что ни хотящіи прейти оттуда съ земли на небо не могуть, ни сущіе на небв не

преходять на землю, къ людямь. Но въ "исполненіи времень", чтобъ низойти Сыну Божію на землю, по предопредъленію Божію, устанавливается съ земли лъствица, возвышающаяся къ небу. Вершина лъстницы, это—Пречистая Богоотроковица Марія, Самъ Господь утвердился на ней, чтобы сойти по ней долу на землю.

И кого, какъ не "небесную лѣствицу" молить намъ о помощи въ нашемъ восхожденіи къ Господу по ступенямъ данной св. Іоанномъ лѣствицы. Она поддержитъ. Она поможетъ, сверху протянетъ руку свою и облегчитъ путь по стопамъ Сына Ея. Ее же будемъ молить и о помощи тамъ, послѣ смерти нашей, когда придется восходить къ Престолу судей по лѣстницѣ, гдѣ каждая ступень, каждый переходъ будетъ истязаніемъ въ грѣхахъ и преступленіяхъ жизни.

Иныя надежды не имамы.

Enuckons Muxauns.

# Противообщинники.

(Окончаніе, см. № 11 ж. "Церковь").

Существовало ли выборное начало въ нашей древлерусской церкви? Народъ ли избиралъ пастырей въ древней Руси или они назначались епископомъ? По увърению автора статьи "Ст. М.", въ древлерусской церкви не было выборнаго начала. Вотъ его слова: "На почвъ исторіи мы тоже... едва ли тверже можемъ удержаться, чъмъ на почвъ каноновъ. Взять хотя бы жизнь русской церкви, которая намъ болъе извъстна, чъмъ всякая другая. При существованіи въ Россіи помъщичьяго права, какое могло быть избраніе кандидатовъ во священство со стороны безправнаго народа. Обыкновенно избираль помъщикъ изъ своихъ кръпостныхъ и представляль его архіерею для рукоположенія".

Такимъ образомъ, по словамъ автора статьи, въ древлерусской церкви, въ силу исторически сложившагося безправнаго положенія русскаго народа, не было и не могло быть избранія имъ священниковъ и все дѣло избранія ,,кандидатовъ во священство" находилось въ рукахъ помѣщиковъ.

Но прежде всего авторъ самъ себъ противоръчитъ, такъ какъ нъсколькими строками ниже, желая, очевидно, доказать, что выборное начало даже не полезно, онъ проговаривается: "Да, когда случалось, что и самъ народъ избиралъ кандидатовъ во священство, то избиралъ не всегда достойныхъ". Какъ же такъ-и "обыкновенно помъщикъ избиралъ изъ своихъ крвпостныхъ" и "случалось, что и самъ народъ избиралъ кандидатовъ во священство"? Злъсь, очевидно, что-то не досказано, что-то умодчано. А умолчано авторомъ весьма важное, именно, что помъщики избирали священниковъ не для прихода, а лично для себя. .. Кромъ священниковъ приходскихъ, -- говоритъ проф. Голубинскій, — въ до-монгольское, какъ и въ последующей старой Руси, быль еще особенный, весьма немалочисленный классъ ихъ-именно священниковъ домовыхъ... Домовыхъ священниковъ или капеллановъ имъли, если не положительно всв тв, то, по крайней мврв, наибольшая часть всёхъ тёхъ, которыхъ въ позднейшее время стали называть общимъ именемъ дворянства... Баринъ отдавалъ своего раба или двороваго выучиться грамотъ, затъмъ посылаль къ епископу для посвященія, и вотъ ему быль священникъ—его собственный кръпостной" ("Исторія рус. цер.", Е. Голубинскаго, т. І, пол. І, стр. 470—472). Само ссбою понятно, что въ избраніи священника, предназначеннаго для личной персоны пом'вщика и его семьи, при-

холь не могъ принимать участія уже потому, что такой съященникъ является не приходскимъ, а помъщичьимъ. Съ такимъ священникомъ приходъ не имълъ никакой связи. такъ какъ онъ зависълъ исключительно отъ помъщика, содержался на его счеть и служиль въ его домовой церкви. Но у насъ въдь вопросъ не объ этихъ священникахъ, а о приходскихъ. Какъ эти священники избирались: приходомъ ли, или назначались епископомъ самовластно, безъ всякаго участія со стороны народа? На этотъ вопросъ исторія отвічаеть, что діло избранія приходскихь священниковь было деломь народнымь: "После того, какь правительство устранилось отъ приготовленія кандидатовъ (во время крещенія Руси обязанность эта лежала на правительствъ), забота о замъщени приходовъ священниками не стала дёломъ еписконовъ, которые вовсе не имъли въ своемъ распоряжении людей, которыхъ бы они могли ставить, а сполна и исключительно легла на самихъ прихожанъ. Умиралъ или выбывалъ священникъ: прихожане сами обязаны были найти ему преемника и привести его къ епископу; последній же только посвящаль его или, если уже онъ былъ посвященный, только благословлялъ" (тамъ же, стр. 454—455). Необходимо замътить, что это было не случайностью только, какъ это утверждаеть авторъ разбираемой нами статьи, но всеобщимъ правиломъ русской церкви, узаконеннымъ даже такимъ великимъ соборомъ, какъ стоглавый. "По всвиъ святымъ церквамъ, — повелъваетъ стоглавый соборъ, — въ митрополіи и архіепископіяхъ и въ епископіяхъ избирають прихожане священниковъ и діаконовъ и дьяковъ, искусныхъ и грамотъ гораздныхъ и житіемъ непорочныхъ, и денегъ у нихъ отъ церкви и себъ мады не емлють ничего, и приводять ихъ, и приходять съ ними ко святителю" ("Стоглавъ", изд. 1862 г., Казань, стр. 177). Следовательно, на "почве истеріи" сторонники выборнаго начала такъ же твердо могутъ держаться, какъ и "на почвъ каноновъ", и опасенія въ этомъ автора статьи оказываются совершенно напрасными. Но авторъ статьи, повидимому, нисколько не унываеть и, переходя къ исторіи старообрядчества, еще съ большею настойчивостью и смълостью утверждаеть, что въ Церкви старообрядческой не было и даже не могло быть выборное начало: "Въ самомъ дълъ. — говорить онъ. — какое могло быть избрание кандидатовь въ священство въ течение ста восьмидесяти лътъ, когда у насъ не было своего епископа, когда мы не избирали ни одного кандидата во священство, потому что некому было ихъ рукополагать... Какъ могло сохраняться выборное начало, когда мы только принимали приходящихъ отъ ереси священиковъ, которые соблаговодяли къ намъ приходить?.. Послъ принятія митрополита Амвросія діла объ избраніи кандидатовъ въ священство обстояли не лучше прежняго. Въ царствование Николая I, какъ извъстно, было такое сильное гонение на старообрядцевъ, и особенно на ихъ духовенство, что имъ было не до народныхъ избраній кандидатовъ въ священство, тогда многіе епископы укрывались по гумнамъ да по амбарамъ, и рукополагали тъхъ, кого представитъ попечитель или духовный отецъ". Говоритъ о старообрядческой Церкви, "что она именно сохранила выборное начало, можеть только тоть, кто не знаеть ея исторіи" ст оп от віт вы опалятижов.

А намъ кажется, — отвътимъ сначала на послъднія слова автора статьи, — что именно отрицать выборное начало въ старообрядчествъ можетъ только тоть, кто не знаетъ, или не желаетъ знать исторіи старообрядчества. Оставшись, послъ отстуиленія отъ православія Никона и его послъдователей, безъ личнаго присутствія въ своей средъ епископа, кто могъ управлять церковными дълами старообрядческой Церкви, какъ не сами міряне вмъстъ съ сохранив-

шими благочестіе священниками? Кто могь рёшать вопросъ о чинопріем' приходящихъ въ старообрядчество отъ ереси священныхъ лицъ, какъ не тъ же міряне, слъдуя въ этомъ случав наставленію вселенскаго учителя св. Іоанна Златоустаго: "Если епископъ не находится среди своего стада, чтобы руководствоваться имъ, пусть овцы сами возьмуть на себя обязанности пастыря" ("Златоусть и имп. Евдоксія", Тьерри, стр. 389)? Выборнаго начала, — говорить авторъ статьи. — не могло быть въ старообрядчествъ, потому что не было кому рукополагать священнослужителей и, следовательно, не могло быть у старообрядневъ избранія "кандидатовъ во священство". Но въдь выборное начало заключается не въ одномъ только избраніи кандидатовъ для рукоположенія въ священныя степени, но въ избраніи приходомъ уже рукоположенныхъ въ священнослужителей, если они переходять съ прихода на приходъ, или, будучи по какимъ-либо причинамъ въ заштатъ, пожелаютъ получить мъсто въ приходъ. Выше было указано на существовавшее въ русской церкви правило, что прихожане сами обязаны были найти себъ священника и лесли онъ быль посвященный", то епископь ,,только благословляль" его ("Истор. русской церкви". Е. Голубинскаго, т. І. пол. 1. стр. 454—455). А также, что и первый вселенскій соборь, посланіе котораго мы привели выше, узаконяя, чтобы священнослужители избирались народомъ, говорилъ собственно о священноослужителяхь уже рукоположенныхь, но "недавно-присоединенныхъ" къ Церкви ("Дъян. всел. соб.", т. І, пол. 1, стр. 79, изд. 1887 г.). У старообрядцевъ до присоединенія митрополита Амвросія были священники приходящіе отъ ереси. Но какъ же они занимали приходы, если, по увърению автора статьи у старообрядцевъ не было выборнаго начала? Въдь назначаться и опредъляться на приходы епископомъ они не могли, потому что не было самихъ епископовъ. Самовольно занимать приходы они также не могли, потому что такого своеволія старообрядцы не допускали. Ясно, что переходившіе отъ ереси священники, послѣ совершенія надъ ними установленнаго церковью чинопріема, избирались на приходы самими прихожанами и, если имъ приходилось перейти на постоянное служение въ другой приходъ, то, по примъру древлерусской церкви, они также избирались приходомъ. И это не есть наше дичное предположение, это — фактъ, удостовъренный историей. Возьмите для примъра хотя бы Москву. Вотъ какъ передается въ исторіи одинъ случай избранія ею пастыря: "Въ то время сама Москва, въ которой еще въ заводъ не было Рогожскаго кладбища, когда на мъстъ его еще хоронили твла запытанныхъ въ Преображенскомъ раскольниковъ, сама Москва (то-есть московские старообрядцы) просила Вятку прислать въ нее священника, мужа учительнаго и истиннаго пастыря душъ человвческихъ" (,Историческіе очерки поповщины", П. Мельникова, стр. 90). Такимъ образомъ, священники въ старообрядческой Церкви переходили съ прихода на приходъ не самовольно, но "по просъбъ", или, върнъе сказать, по избранію ихъ прихожанами.

Насколько у старообрядцевъ была твердою въра въ безусловную необходимость выборнаго начала, можно видъть изъ слъдующихъ примъровъ старообрядческой исторіи. Какъ изъъстно, въ старообрядчествъ всегда существовало иламенное желаніе имъть своего епископа, и когда въ первой половинъ XVIII стольтія у нихъ явилась надежда получить рукоположеніе въ епископа отъ молдавскаго митрополита Антонія и когда, какъ передаетъ П. И. Мельниковъ, молдавскіе старообрядцы не замедлили сообщить своимъ вътковскимъ одновърцамъ объ успъхъ дъла, то "немедленно черный попъ Власій, игуменъ Вътковскаго монастыря, собраль соборъ изъ духовныхъ и мірскихъ; на соборъ были и вы-

борные оты стародубскихы слободь діаконовскаго толка. Избрали кандидата и вмъстъ съ выборными людьми, какъ вътковскими, такъ и стародубскими, въ 1731 году отправили его въ Яссы" (,,Исторические очерки поповщины", II. Мельникова, стр. 82—83). Нелишнимъ будетъ кстати вепомнить, что въ то время лаже безпоповцы не теряли надежды имъть свое священство и они, по примъру поповцевъ, стремились имъть своего епископа, и они кандидата на енисконство, такъ же, какъ и поновцы, подвергли предварительному избранію: ..Пока вѣтковцы и старообрядцы хлопетали въ Яссахъ — сообщаетъ тотъ же П. Мельниковъ, у поморскихъ безпоновневъ также возникло желаніе получить епископа изъ-за границы, и ихъ, видимо, тяготила мысль, что церковь ихъ не организована сообразно каноническимь правиламъ и остается безъ пастырей и святителей. Избразъ изъ своей среды благочестиваго и набожнаго старика Якова Сидорова, большого начетчика и искуснаго въ догматстрованіи, они снарядили его въ заграничное путешествіе... Сидоровъ долженъ быль вхать не въ Грецію и не въ Молдавію, а къ автокефальному патріарху Сербіи, независимому отъ патріарха дареградскаго" (тамъ же, стр. 86). Не ясно ли отсюда, что отрицать въ старообрядческой Церкви выборное начало, значить отрицать действительность, значить говорить очевидную неправду.

Что же касается Перкви старообрядческой послё присвединенія къ ней митрополита Амвросія, то утвержденіе, что и въ этотъ періодъ ея исторіи не существовало выборнаго начала, является прямо-таки чудовищнымъ. Неужели автору статьи неизвъстно, что даже присоединение митрополита Амвросія къ старообрядческой Церкви было совершено по предварительному обсуждению на извъстномъ бълокриницкомъ соборъ 27 октября 1846 года, даже "чинопріятіе желающаго вступить въ нашу древле-грекороссійскую православную Церковь греческаго господина митрополита Амвросія". На этомъ соборъ, какъ извъстно, присутствовали въ качествъ членовъ лепутаты-міряне дотъ своихъ слободъ", "въ безчисленномъ множествъ предстояще съ угнетеніемъ" (,, Матеріалы для исторіи такъ называемой Австрійской или Бълокриницкой іерархіи . Н. Субботина, стр. 169-181). Если мы обратимся къ исторіи рукоположенія нашихъ священнослужителей посл'в присоединенія къ старообрядчеству митрополита Амвросія, то исторія эта намъ откроетъ, что ни одно рукоположение, какъ епископовъ, такъ и священниковъ, не было совершено въ старообрядческой Церкви безъ предварительнаго избранія ихъ народомъ. Возьмемъ для доказательства рукоположение перваго намъстника Бълокриницкаго митрополита Кирилла. Воть что мы читаемъ въ его ставельной грамотв: "При собраніи же многихъ достопочтенныхъ лицъ священническаго и иноческаго чина и от окрестных обществъ депутатовъ, въ присутстви нашемъ, къ числу двухъ, избранных отъ отець, монастыря сего господина настоятеля и казначея, присовокупленъ и третій изъ числа достопочтенныхъ бълокриницкихъ жителей Кипріанъ Тимовеевъ, удостоенный къ высокому сему выбору отъ целаго белокриницкаго общества и даже монастырскаго общества письменнымъ свидътельствомъ и отъ отца духовнаго особымъ удостовъреніемъ... Къ совершенному же заключенію достоинства его на воспріятіе епископскаго сана и самый Промыслъ Божій, во святой церкви, на собранномъ богомолебствін, посредствомъ жребія избраль его предъ прочими самымъ первымъ. А потому, когда онъ предварительно поступиль законнымъ пострижениемъ въ чинъ иночества подъ именемъ Кирилла, азъ, смиренный митрополить Амбросій, хиротонисавъ его по степенемъ во діакона, потомъ въ презвитера и, наконецъ, произвель во епископа. который до вре-

мени будеть находиться при сей митрополіи нам'встникомъ" (... Матеріалы для исторіи такъ называемой Австрійской или Бълокриницкой ісрархіи", Н. Субботина, стр. 186 —187). Митрополить Кирилль быль избрань въ епископскій санъ, по прим'вру избранія апостола Матеея, "посредствомъ жребія" изъ числа предложенныхъ "къ высокому сему выбору" трехъ кандидатовъ. Но другіе епископы старообрядческой Церкви избирались народомъ непосредственно, не подвергаясь предварительному избранію въ кандидаты. Въ прошеніи, поданномъ митрополиту Амвросію отъ журиловскаго общества о руконоложенін имъ за Дунай епископа, діло объ избраніи задунайскаго епископа издагается такъ: "20 числа іюня м'ясяца въ славскомъ большомъ скиту, въ молитвенномъ храмъ, въ присутствин настоятеля отца Макарія и всей братіи, начали мы убъждать отца Макарія въ епископа нашимъ слободамъ. Отецъ Макарій по своей бользни рышительно отказался. Мы требовали отъ него, кого бы онъ намъ благословилъ на таковую степень: отець Макарій, вставши съ мъста, благословиль намъ убъждать инока Аркадія, бывшаго настоятеля Лаврентіева монастыря. И такъ съ его голосомъ возгласила вся братія, возгласиль и весь мірь. всв единодушно возглашали: буле намъ пастырь и вожнь къ спасение! Хотя онъ и объявиль себя недостойнымъ и грашнымъ къ принятію такового сана, но весь народо вопиль: грехи твои на насъ, мы отвечаемъ за тя! Не могъ одинъ противъ многихъ устоять, произнесь последній ответь: буди воля Господня и святыхъ отецъ молитва" (тамъ же, стр. 207).

Міряне участвовали также и въ учрежденіи архісписконіи вмісто епископіи славской (тамъ же. стр. 314—315) и даже въ избраніи архимандрита Аркадія вм'єсто Геронтія ,,за беззв'єстнымъ его удаленіемъ отъ насильственной руки враговъ нашей въры", при чемъ въ актъ объ избраніи священноинока Аркадія архимандритомъ предрівшалось даже и то положение, которое должень занять новоизбираемый архимандрить на случай возвращенія въ обитель прежняго ея архимандрита: "Обаче предварительно упреждаемъ, — кто знаетъ! — говорится въ общебратскомъ соборномъ актъ, — аще Богь благоволить, да прежній нашъ архимандрить Геронтій здравъ и благополучень въ нашу обитель возвратится, тогда, по смерть его, сей пречестный отецъ Аркадій должень быть по немъ вторымъ, сирвчь намистникомъ его" (тамъ же, стр. 348-350). Подъ этимъ актомъ подписаны и бъльцы (міряне), а епископы только присутствующими "при семъ выборъ". Въ такихъ же условіяхъ находился и выборъ приходскихъ священниковъ. Да иначе и не могло быть. Если міряне избирали еписконовъ, участвовали въ соборныхъ решеніяхъ при избраніи архимандритовъ, подписывали соборные акты о переименованіи епископіи въ архіепископію, то тімь болве они должны были избирать своихъ приходскихъ священниковъ, непосредственныхъ своихъ духовныхъ вождей и отцевъ. Что это было такъ, а не иначе, это подтверждаетъ одна изъ многихъ грамотъ митрополита Амвросія, писанная имъ 7 апръля 1847 года ясскимъ гражданамъ: "Извъстившись мы — говорить м. Амвросій, — изъ присланнаго въ намъ общественнаго посланія вашего объ избраніи вашемъ Никифора Панкратова въ будущаго къ вамъ священника, похваляемъ толь горящую по благочестію ревность вашу, одушевляющую сердца ваша и соотвътствующую даже и всвив желаніямъ нашимъ, клонящимся къ пользв и душевному спасенію благословенныя нашея паствы, такъ и къ созиданію Церкви Божія и къ возвыненію славы Его" (тамъ же, стр. 200). Однако избранный во священники Никифоръ Панкратьевъ, состоявшій до этого избранія уставщикомъ у ясскихъ старообрядцевъ, отказывался отъ принятія священнаго сана, и потому избиратели просили митр. Амвросія повліять на него убъжденіемъ "къ воспріятію священныя степени". Митрополить Амвросій по этому поводу отв'вчаль ясскимъ гражданамъ: "Вы, пиша къ намъ, просите, чтобы мы съ нашимъ особымъ къ нему воспоминаніемъ къ прошенію вашему его убъдили. Но вамъ извъстно, что во встат подобных случаяхъ торжествуеть наче любовь, согласіе, воля и гласъ народа, къ чему и мы даемъ свое соизволение и благословение, дабы онъ, повинуясь паче судьбъ Божіей и общему гласу, который его избираеть, и потому болже, что онъ быль до сихъ поръ представителемъ вашей Церкви и за необходимую нужду уже приступаль къ духовному двиствію, кольми паче теперь не откажется вступить уже законнымъ отцомъ и пастыремъ своихъ братій и всего благочестиваго вашего общества" (тамъ же, стр. 201). На этомъ посланіи нашего, блаженныя памяти, досточтимаго іерарха-страдальца митрополита Амвросія, пожалуй, и закончимъ наши обозрѣнія избранія народомъ священнослужителей въ нашей Церкви. Полагаемъ, что и изъ представленныхъ доказательствъ ясно, что какъ въ періодъ до принятія митрополита Амвросія, такъ и въ особенности посл'в присоединенія къ намъ сего великаго ісрарха къ старообрядческой Церкви, всегда существовало правило, унаследованное, конечно, отъ древней Церкви, избирать пастырей народомъ.

Ссылка автора статьи на "сильныя гоненія" въ николаевскія времена , на старообрядцевъ, и особенно на ихъ духовенство" прежде всего не можеть относиться ко всей стареобрядческой Церкви, а только къ ен части, находившейся въ предблахъ русскаго государства и, следовательно, если бы даже и правда была, что въ ней не существовало выборнаго начала, то отсюда еще не следуеть, что его не было во всей Церкви старообрядческой, не исключая и перквей, находящихся за границею. А затъмъ ,,сильное гоненіе" до такой степени, что епископамъ приходилось, по словамъ автора статьи, "укрываться по гумнамъ да по амбарамъ", указываетъ именно на то, что священники у старообрядцевъ не могли быть въ это время по назначенію епископовъ, а только по избранію отъ народа. Это, впрочемъ, и подтверждаетъ самъ авторъ статьи, заявляя, что епископы въ это время "рукополагали тъхъ, кого представит попечитель или духовный отецъ".

Автора статьи, главнымъ образомъ, возмущаетъ законъ 17 октября 1906 года, предоставляющій право старообрядческимъ общинамъ избирать себъ пастырей. "По буквъ этого закона, — говорить авторъ статьи, — старообрядческіе приходы или общины обязаны выбирать своихъ священниковъ уже послъ рукоположенія ихъ епископомъ. Законъ этоть опредвляеть старообрядцамь не только избирать свое духовенство, но и какъ именно избирать, требуя представлять губернаторамъ самое выборное производство, такъ что старообрядцамъ почти нътъ возможности избъгнуть кощунственнаго избранія своего духовенства послі рукоположенія. Въ самомъ дълъ, священника, правильно рукоположеннаго въ этотъ санъ епископомъ, послв этого опять избирать въ этотъ же санъ народомъ, — что это, какъ не кощунство? Что же это, какъ не поругание святого тапнства хиротоніи? Что это, какъ не издівательство нады священникомъ?.."

Прежде всего авторъ статъп дълаетъ передержку, недопустимую для безпристрастнаго критика, утверждая, что законъ 17 октября обязываетъ общины рукоположеннаго священнослужителя "избиратъ въ этотъ же санъ". Выраженія "санъ" въ законъ нътъ, это—натяжка со стороны автора. Вотъ статъп закона: "Внесеннымъ въ реестръ общинамъ предоставляется избирать духовныхъ лицъ, настоятелей

и наставниковъ" (ст. 13). "Въдънію общаго собранія подлежить: а) избраніе духовныхь диць, настоятелей и наставниковъ" (ст. 18). Ни въ той, ни въ другой статъв не сказано "избирать духовныхъ лицъ въ санъ". Да если бы старообрядцы, допустимъ, пожелали бы внести въ законъ выражение "санъ", то этому, прежде всего, воспротивилось бы правительство, потому что вслёдь за словомъ "санъ" следуеть вопрось: какой? А такъ какъ сана: "духовное лицо", "настоятель", "наставникъ" нътъ, то въ законъ пришлось бы употребить и эти іерархическія наименованія. А развъ правительство согласится допустить въ законъ наименованія духовныхъ лицъ старообрядцевъ, когда оно возстаеть даже противь такого неопредъленнаго наименованія, какъ "священнослужители по старообрядчеству"? Но законъ, — можетъ возразить авторъ статьи, — не оговариваетъ, что избранію общинъ подлежать духовныя дица лишь тв, которыя еще не были духовными лицами, но требуетъ подвергать избранію и тъхъ, которыя рукоположены, а развъ это не кощунство? Вопросъ этотъ, пъйствительно, важный, но правильная его постановка можеть быть не объ избраніи священнослужителя въ "санъ", а объ избраніи его пастыремъ прихода. Если бы община рукоположеннаго священника большинствомъ голосовъ не избрала бы себъ пастыремъ, то отсюда вовсе не слъдуеть, что она не избираетъ его въ санъ, а тъмъ болъе, что она обнажила его санъ. Напротивъ того, тотъ же неизбранный священникъ, въ той же общинъ можетъ тогда же совершать всякое священнодвиствіе и этому никто не удивится. Если бы въ законъ существовало запрещение священнодъйствий неизбранному общиною духовному лицу, или хотя бы ограниченіе избранія его другой общиной, то тогда, разумвется, такой законь быль бы непріемлемь для старообрядчества всёхь согласій, такъ какъ онъ ограничиваль бы свободу не только священнослужителей, настоятелей и наставниковь, но и самихъ общинъ. Но въдь ничего подобнаго въ законъ нътъ. Следовательно, вопрось объ избраніи духовныхъ лицъ можеть быть поставлень только такъ: имветь ли право общее собраніе общины подвергать избранію себ'я въ пастыря рукоположеннаго священника въ случав перевола его въ общину епископомъ изъ другой общины, или же находящагося въ за штатъ, или же принятаго въ сущемъ санъ отъ еретиковъ 2-го и 3-го чина? Вопросъ этотъ ръшаетъ слъдующее правило св. Өеофила, архіепископа александрійскаго: ,,Поставленные от епископа Аполлона и бывшіе въ общеніи съ аріанами, им'вющими церкви, да подвергнутся епитиміи, аще учинили сіе по своему произволенію; аще изъ послушанія своему епископу, тогда пребывають въ общеніи. яко неразумно поступившіе. Впрочемь, аще весь народь отвергаетъ ихъ съ прочими, то да рукоположатся другіе" (Прав. свв. отецъ съ толков., стр. 539—540, прав. 2-е).

Какъ видно, отцы Церкви ничего кощунственнаго не находили въ томъ, что народъ рукоположеннаго священника не только не избираетъ себъ пастыремъ, но и отвергаетъ его, и потому предписывали "да рукоположатся другіе". Это же самое опредълить и нервый вселенскій соборъ, повельвая "новоприсоединенныхъ" и, слъдовательно, рукоположенныхъ и имъющихъ на себъ санъ, подвергать при опредъленіи ихъ на приходы избранію отъ народа. И никто изъотцовъ вселенскаго собора не говорить, подобно нашему автору, что это есть "кощунство", "поруганіе", "издъвательство". Очевидно, ничего подобнаго вселенскій соборъ не находилъ въ избраніи народомъ рукоположеннаго священнослужителя.

Авторъ статьи сътуетъ на законъ еще за то, что онъ опредъляетъ ,,не только избирать свое духовенство, но и какъ именно избирать". Въ законъ, дъйствительно, сказано,

что "закрытое голосованіе производится по требованію хотя бы одного члена собранія, а также при призводств'в выборовъ въ должности" (ст. 9, приміч.) Но едва ли въ этомъ есть что-либо противное христіанству или оскорбляющее санъ, такъ какъ голосованіе при избраніи пастырей допускалось и въ древней Церкви. "Когда городскому народу,—говоритъ Зонара въ толкованіи 1 прав. свв. апостолъ, — дозволялось избирать архіереевъ, народъ сходился, одни желали одного, а другіе другого. Итакъ, дабы голосъ большаго числа получить перев'всъ, производившіе избраніе, говорять, протягивали руки и по нимъ считали избирающихъ каждаго. Желаемый большимъ числомъ почитаемъ быль избраннымъ на архіерейство". Изъ этого толкованія Зонары видно, что баллотировка допускалась и въ древности при избраніи народомъ пастырей.

Что же касается требованія закона представлять въ губернскія правленія "самое выборное производство" священнослужителей при регистраціи ихъ въ названномъ правленіи, то по точному смыслу 28 ст. закона это требованіе закона губернскому правленію необходимо для удостовъренія лизь выборнаго производства въ законности выборовъ". Требованіе это, можеть быть, излишне, такъ какъ провърить правильность выборовь возможно и другимъ путемъ, или просто удовлетвориться заявленіемъ совъта, что выборы произведены правильно. Но дело въ томъ, что авторъ статьи потому и сердится на законъ, что, благодаря сакому требованію закона, "ніть воможности избітнуть кощунственнаго (т.-е. узаконеннаго 1-мъ вселенскимъ соб. и св. Өеофиломъ Александрійскимъ, правила котораго приняты ҮІ вселен. соб.) избранія своего духовенства послів его рукоположенія". Воть почему эту статью закона, быть можеть, совершенно случайную, мы можемь только привътствовать, такъ какъ, по сознанію самихъ же противообщинниковъ, она ръшительно не даетъ имъ возможности лишить общины права избранія пастырей, узаконеннаго вселенскими соборами, что однако противообщинники дерзають обзывать "кощунствомъ".

Въ разбираемой нами статъв есть еще нъкоторыя положенія, какъ наприміръ, разділеніе выборнаго состава на "чистое" и "нечистое", какъ будго бы выборное начало есть тъ животныя, которыя въ Ноевомъ ковчегъ раздълились на чистыхъ и нечистыхъ, или что "выборное начало не есть отличительная черта старообрядческой Церкви" отъ господствующей, въ которой, по увъренію автора статьи, не только не отминено выборное начало, но и узаконено, тогда когда извъстно, что синодъ не признаеть за приходами права избирать священослужителей и въ 1880 году ходатайство о семъ московскаго губернскаго земскаго собранія офиціально признало ,,неподлежащимъ удовлетворенію", потому что прихожанамъ, по понятіямъ синода, принадлежитъ право только "заявлять желаніе имъть преимущественно извъстное лицо пастыремъ или свидътельствовать о добрыхъ качествахъ ищущаго рукоположенія лица", но не избирать его ("Практическое руководство для священнослужителей", П. Нечаева, стр. 87—88, изд. 1900 г.); эти положенія автора статьи не заслуживають даже и критики, потому что они есть плодъ его фантазіи, не отвъчающей истинъ. Останавливаться на этихъ положеніяхъ будеть излишнимъ трудомъ и непроизводительною тратою времени, если уже въ самыхъ главныхъ своихъ положеніяхъ авторъ статьи оказался въ полномъ противоржчи и съ исторіей, и канонами Церкви древней и старообрядческой.

Читатель, конечно, вправѣ насъ спросить: кто же авторъ этой пресловутой статьи, такъ ярко противорѣчащей истинѣ? Признаться откровенно, намъ стыдно огласить имя автора этой статьи, ибо всякій, ознакомившійся съ содер-

жаніемъ ея, несомнённо, долженъ притти къ заключенію, что она составлена кёмъ-либо изъ непринадлежащихъ къ старообрядчеству и даже, быть можетъ, ярыхъ противниковъ его, до того она не согласна съ духомъ и вёрованіями старообрядцевъ. Но къ величайшей скорби нашей авторомъ этой печальной статьи подписанъ—епископъ Иннокентій.

Не опечатка ли это!...

Мірянинъ.



#### Одинъ изъ признанныхъ "јерарховъ".

Въ прошломъ году въ столичныхъ газетахъ сообщались подробныя сведёнія о завязавшихся между константинопольскимъ патріархомъ и англиканской ігрархіей сношеніяхъ. При константинопольскомъ синодъ образовалась особая комиссія, которая и занялась обсужденіемъ вопроса о возможности объединенія англиканской и греко-россійской церквей. Какъ сообщалось изъ Константинополя, представители константинопольской церкви признали, что англиканская церковь въ догматическомъ отношени ближе всёхъ инославныхъ исповъданій стоить къ греко-россійской церкви и что относительно ея іерархіи не можеть быть никакихъ сомнвній. "Существующій при патріархіи синодъ постановиль даже обратиться офиціально къ "православнымъ" церквамъ Греціи, Румыніи и Сербіи съ предложеніемъ принять участіе въ обсужденіи вопроса о сліяніи ,православной церкви" съ англиканской" ("Голосъ Москвы", 1910 г., № 219).

Что касается русской господствующей церкви, то она давно ведеть искреннюю и горячую дружбу съ іерархіей англиканской церкви. Не разъ англиканскіе епископы бывали въ Россіи и всегда встр'вчали зд'всь самый радушный пріемъ со стороны представителей господствующей церкви. Когда въ 1896 г. подошли русскія коронаціонныя празднества, правительство Англіи въ придачу къ свътской депутаціи ръшило послать въ Москву какого-нибудь виднаго епископа и остановилось на Крейтонъ, епископъ питерберескомъ. Крейтонъ исполнилъ возложенную на него миссію и участвоваль въ коронаціонныхъ торжествахъ Россіи. Онъ быль съ особымъ почтеніемъ принять тогдашнимъ главою русской церкви К. П. Побъдоносцевымъ и двумя митрополитами: петербургскимъ и кіевскимъ. "На прощаніе митрополить петербургскій подариль тону икону св. Пантелеймона, — человъку, не имъющему право мириться съ почитаніемъ изображеній. Немудрено, что разсказъ Крейтона объ этомъ свиданіи звучить явной проніей. "Мив думается, — разсказываеть онъ въ своихъ московскихъ письмахъ, — наше свиданіе прошло съ полнымъ успвхомъ. Онъ облобызалъ меня въ обв щеки, потомъ мы поцеловали другъ другу руки. На мит быль мой парадный епископскій нарядь, и я старался придать себъ видъ поторжественнъй". На коронаціонномъ объдъ въ Грановитой палатъ къ нему выказывалъ большое внимание о. Іоаннъ Кронштадтскій, и такъ какъ при этомъ не было переводчика, то это внимание выражалось чоканьемъ рюмокъ и лобзаніемъ. Какъ ни старался англиканскій енископъ "держать себя поторжественнъй", ему все же не всегда удавалось соблюсти свое епископское достоинство. Черезъ посольство онъ получаетъ билетъ на парадный спектакль въ Большомъ театръ и ъдеть безъ всякаго колебанія, слушаеть акть изь "Жизни за Царя", смотрить балеть и съ самымъ невиннымъ видомъ передаетъ женъ свои впечатленія: "Танцовали великолепно, но балеть быль старомодный, похожій скорже на пантомину".

...Англійскій епископъ, изъ перваго ряда креселъ внимательно слъдящій за тылодвиженіями московскихь балеринъ, -- вотъ выразительный символь, красноръчивъе всякихъ разсужденій свидѣтельствующій о безплодности современныхъ попытокъ соглашенія между англиканами и православными. Много воды утечеть, прежде чёмъ кентерберійская конвокація и святвишій синодъ не то, что придуть къ соглашению, а просто научатся сколько-нибудь понимать другь друга". Такими неутъшительными для синодальной церкви слевами заканчивается статья г. А. Савина въ "Русскихъ Въдомостяхъ" (№ 122, 30 мая, 1910 г.) подъ заглавіемъ: "Англійскій епископъ въ гостяхъ у русскихъ", откуда мы и взяли свёдёнія объ участіи Крейтона въ коронаціонныхъ торжествахъ. Намъ думается, что понытки соглашенія между англиканами и никоніанами не совсёмъ безплодны. Следующіе годы дали значительные плоды.

Въ 1897 году Россію посѣтилъ другой представитель англиканской церкви іоркскій архіепископъ Вильямь Маклагань. "Уже нервый шагъ о. Вильяма на русской почвѣ, — говорилось тогда въ "Русскомъ Трудѣ", — показалъ ему, что Россія видитъ въ немь законнаго епископа, хотя иновѣрной церкви" ("Русскій Трудъ", № 18, 1897 г.). Академическій петербургскій органъ печати тогда же заявиль, что "русская церковь никогда не подвергала сомнюнію дюйствительность англиканскаго священства" ("Церковн. Вѣстн.", 1897 г., № 19).

Въ 1908 г. посътилъ Россію третій епископъ англиканской церкви, Ингрэмъ; онъ побываль въ объихъ русскихъ столицахъ. Газеты сообщали, что онъ посътиль московскаго викарія, епископа Трифона, быль въ Успенскомъ соборѣ и Троице-Сергіевской лаврѣ. Едва ли ошибемся, если предноложимъ, что онъ сдѣлалъ визиты и другимъ епископамъ господствующей церкви, находящимся въ Москвѣ, и что эти епископы, въ свою очередь, посътили Ингрэма на его московской квартирѣ. Не будетъ также ошибочнымъ и то предположеніе, что Ингрэма въ Успенскомъ соборѣ и Троицкой лаврѣ встрѣчало мѣстное духовенство съ подобающей честью, какъ законнаго епископа дружественной церкви, быть можетъ, его впускали въ алтарь даже чрезъ царскія двери.

Въ прошломъ 1910 году "на ефросиньевскихъ торжествахъ общее внимание обращалъ на себя нарочито прибывшій въ Полоцкъ къ этому времени изъ Англіи священникъ епископальной церкви о. Файнь-Клинтонъ. Почтенный пасторъ инославной церкви, -сообщается о немъ въ миссіонерскомъ "Голосъ Истины", —съ достойнымъ всякой похвалы усердіемь и благоговініемь участвоваль на встяхь торжествах и церковных службах, — выносливо выстанвая ихъ отъ начала до конца, за всвиъ происходившемъ наблюдая съ напряженнымъ вниманіемъ и видимымъ восторгомъ" (,,Голосъ Истины", 1910 г., № 23, стр. 351). Въ своемъ письмъ на имя редактора "Полоцкаго Листка" о. Файнь-Клинтонъ сообщаеть, что онъ ,,имълъ счастье быть сердечно принятымъ высокопреосвященнымъ митрополитомъ кіевскимь. Но особенную радость я получиль отъ сочувственнаго отношенія, оказаннаго мнѣ епископомъ холмскимъ Евлогіемъ и Высочайшими Особами, прибывшими на торжество. — Ихъ Императорскими Высочествами Великимъ Княземъ Константиномъ Константиновичемъ, Великой Княгиней Елисаветой Феодоровной и Ея Величествомъ Королевой Эллиновъ, а также многими почетными лицами духовнаго и свътскаго званія"... , Стоя въ собор'в и наблюдая молитвенный восторгъ и поразительное христіанское братское общеніе и равенство передъ той, которая, какъ бы живая, реально присутствовала среди горячо любящихъ ее дътей, я чувствоваль, не взирая на разницу обряда и языка, совершенное молитвенное единство со всёми присутствовашими. Особенно ясно это было въ святыя минуты совершенія Безкровной Жертвы, которую я сама приносила наканунов отвизда, призывая благословеніе Божіе на цёль моего путешествія. Возсоединеніе церквей въ рукахъ Божіихъ, но желаніе соединенія растеть во всёхъ странахъ, особенно въ британскихъ колоніяхъ, гдё обё церкви находятся въ близкоть ежедневноть соприкосновеніи другь съ другомъ (тамъ же, письмо о. Файнъ-Клинтона на имя редактора "Полоцкаго Листка").

Въ февралъ 1909 года въ квартиръ протојерея Янышева, въ Петербургъ, состоялось, при участіи профессоровъ петербургской духовной академіи, засъданіе старо-католической комиссіи по вопросу о присоединеніи къ "православію епископа англиканской церкви Матью, съ оставленіемъ присоединяемаго въ его епископскомъ санъ. Комиссія, какъ сообщали газеты, признала Матью имъющимъ на себъ јерархическій санъ (подробно объ этомъ см. въ журналъ "Церковь" 1910 г., № 30, ст. "Чисто по-русски"). Иначе она не могла поступить, такъ какъ синодальная церковь, скажемъ словами академическаго "Церковнаго Въстника", "никогда не подвергала сомнънію дъйствительность англиканскаго священства".

Но кто же такой Матью, предь іерархическимъ достоинствомъ котораго преклонились и канонисты, и богословы синодальной церкви? Чрезвычайно интересныя свѣдѣнія о немъ даетъ К. Н. Фаминскій въ статьѣ "Епископъ-хамелеонъ", напечатанной въ № 9 журнала "Церковный Вѣстникъ" (стр. 265—269). Попутно въ этой статьѣ даются цѣнныя указанія на внутрепнее состояніе англиканской церкви и происхожденіе ея іерархіп, предъ которой такъ заискивающе и подобострастно раскланиваются и константинопольскій патріархъ, и русскій правительствующій синодъ.

,,Англія, начинаеть свою статью г. Фаминскій, какъ извъстно, обладаетъ тою интересной особенностію, что въ ней имфется одинъ соусъ и сто религій. По всвиъ разумнымъ человъческимъ соображеніямъ этого числа религій было бы болже чжмъ достаточно для домашняго обихода. Но Провидъніе, видимо, разгивалось на Англію "до конца" и наградило ее новой формой религозной "спекуляціи" — старокатолическимъ движеніемъ. Посл'вднее родилось какъ-то "невзначай", какъ Афродита изъ морской пъны. Называть эту кучку людей "новаго толка" движеніемъ было бы, все же, черезчуръ большимъ комплиментомъ. Дъло въ томъ, что ровно никакого движенія и не было и нътъ: оно лишь представлено таковымъ публикъ, превыкшей созерцать "мірскія перспективы", за коими обычно скрываются за замалеванными декораціями весьма микроскопическія величины. Католическаго въ этомъ движеніи очень мало-всего лишь одинъ епископъ, пресловутый Матью, именующій себя графомъ Ландафскимъ. Остальная публика-странная смъсь разнаго рода "queer persons" (страшные люди), какъ говорять англичане. Подобнаго сорта персональ въ изобилін существуеть какь въ англійскомъ обществъ, вообще падкомъ до всякаго рода "новыхъ ученій", такъ и въ англиканской церкви, всегда выдъляющей изъ себя то искателей "Дъйствительныхъ посвященій", то разнаго рода любителей того, что англичане довольно ехидно называють "elaborate ritual" (пышный ритуаль). Изъ этихъ элементовъ и выросло то, что именуеть себя ,,старокатолическимъ движеніемь". Повторяемъ, къ католичеству это движение не имъетъ никакого отношенія, и всецёло состоить изъ ,,превращенныхъ элементовъ", того сорта духовно бездомныхъ лицъ, кои рады приткнуться куда угодно и гдъ угодно, лишь быль бы тамъ "fun" (интересно), какъ говорятъ англичане. Такимь образомь, весь интересъ этой "бури въ стакан воды" сосредоточивается въ личности графа Ландафскаго—Арнольда Харрисъ Матью—о ней-то мы и поговоримъ. Признаемся, біографія "многосторонняго и хамелеонообразнаго" прелата, собранная нами съ нъкоторымъ трудомъ, читается положительно какъ какая-нибудь страница изъ "Овидіевыхъ превращеній". Чего тутъ только не было! Не достаетъ лишь "обращенія въ православіе"; да и это, видимо, подготовлялось старыми знакомыми г. Ньюже, тоже когда-то готовившагося осчастливить нашу церковь своимъ присоединеніемъ. Птакъ, начнемъ описаніе метаморфозъ еп. Матью.

Arnold Harris Matthews (какъ должно писаться его настоящее имя) родился въ 1852 г., 7 августа, и образованіе получиль сначала въ Chectenham college, а потомъ въ Германіи-въ Боннв и Штутгартв. Будучи англичаниномъ и, видимо, желая стать священникомъ, онъ поступиль въ St. Columbus college на островъ Ситьгае въ Шотландін, но скоро оказался тамъ, гдв ему и следовало бы быть до конца дней своихъ, — въ католической церкви. Присоединившись къ последней, М. пошель по духовной карьере; 4-го іюня 1877 г. онъ быль посвящень въ священники въ діоцезь Glasgow и назначень помощникомъ настоятеля церкви St. Andrew's въ Glasgow. Съ 1878 г. начинаются неустанныя скитанія этого злополучнаго сына р. церкви. М. прежде всего присоединяется къ ордену доминиканцевъ (въ Woodchester'в). Въ 1879 г. онъ миняетъ свое имя на Arnold Jerome Matthews. Въ 1880 г. онъ бросаетъ орденъ доминиканцевь и уходить въ Плимутъ. Въ 1882 г. онъ сначала пробуеть присоединиться къ регулярнымъ каноникамъ св. Норберта въ Storrington, нотомъ уходить въ діоцезь Hexham, и въ теченіе следующихъ пяти леть меняеть еще два діоцеза—Hottingam и Clifton. Наконецъ, въ 1887 г. онъ оказывается священникомъ у St. Mary's въ Bath, гай первое время ведеть проповидь въ строго католическомъ духв. Но новая метаморфоза была уже не за горами. Въ 1889 г., въ іюль мьсяць, М. оставиль католическую церковь совершенно, и опубликоваль письмо къ своимъ бывшимъ прихожанамъ и духовнымъ дътямъ. Мы дадимь здъсь небольшую цитату изъ этого удивительнаго profession de foi будущаго епископа (письмо датировано 9 іюля 1889). "Посл'в долгихъ и мучительныхъ размышленій и изысканій я пришель къ тому заключенію, — ппшеть Матью, — что еврейскія и христіанскія писанія хотя и имъють много превосходныхъ достоинствъ, все же полны легендарныхъ и миоологическихъ утвержденій, и не обнаруживають никакого притязанія, и не выставляють никакого доказательства въ пользу своей Божественной вдохновенности. Я пришель также къ тому выводу, что р. церковь не можеть претендовать на то, чтобы ее разсматривали какъ Вожественно установленное учреждение, что папство есть чисто человъческое установление, что I. Христосъ, хотя святой человъкъ и горячій реформаторъ, не быль Богомъ міра, а лишь сыномъ Іосифа и Маріи..." Если судить по этому письму, М. совершенно перешелъ на сторону грубаго атеизма, и здёсь, повидимому, находился довольно долгое время. Но метаморфозы по части имени и титула шли своимъ чередомъ. Въ 1890 г. М. начинаетъ называть себя графомъ Arnaldo Girolamo Povoleri, о чемъ можно найти свъдънія въ Debrett's Peerage" за 1908 г. Покинувъ церковь, М. счель за лучшее последовать примеру М. Лютера и женился въ 1892 г. на Margaret Horence Duncan, отъ которой имъетъ одного сына и двухъ дочерей. Съ титуломъ Povoleri М. гулялъ недолго; въ 1894 г. онъ бросиль эту этикетку, и кстати снова присоединился къ англиканской церкви, получивъ мѣсто "кюрета" въ Holy Trinii, Sloane Street, Chelsea, въ Лондонъ. Но въ англи-

канствъ М. усидълъ недолго; въ 1899 г. онъ бросиль англиканскую ц. и, по выраженію моего одного корреспондента, опять сталь "въ нъкоторомъ родъ" католикомъ, хотя брака съ женой не разрываль. Здёсь намъ нужно коснуться одного интереснаго факта — дюбви еп. М. къ животнымъ. Бросивъ англиканство, М. убхалъ жить въ Брайтонъ, и воть именно здёсь онъ сталь пропагандировать идею открытія зоологическаго сада на новыхъ научныхъ началахъ (объ его открытіяхь по части устройства зоологических саловь смотри въ "Who is who?" за 1909 г.). Быль издань "prospectus", и въ немъ М. именуетъ уже себя Earl of Landaff. Въ соотвътствін съ этимъ онъ мъняетъ и ороографію своего имени—отнынѣ онъ Arnold Harris Mathew, de jure 4-й графъ Ландафскій. Но эти метаморфозы и занятія зоологіей не поглощають всецьло его неутомимой энергіи. Онъ создаеть проекть обращенія англикань кь кат. церкви, и самъ, новидимому, все ближе и ближе подходить къ ней, забывь свое курьезное письмо къ прихожанамь St. Mary's Bath. Что М., вероятно, готовь быль вновь обратиться въ католичество, объ этомъ говорять его литературные труды, опубликованные въ періодъ времени между 1900—1908 годами. Такъ онъ издалъ два перевода сочиненій аббата Дюшеня ("Des Eglises separées" и "Lorigine du Pouvoir temporel"), подъ редакціей катол. священника J. Wilhelma, при чемъ вторая книга вышла почти наканунъ его посвящения въ старокатолическаго епискона въ Утрехтъ. Но всего интереснъе для характеристики М. книжка "Ecclesia", изданная подъ его собственной редакціей. Это сборникъ статей, принадлежащихъ перу очень видныхъ и ученыхъ обращенцевъ въ католичество (между ними Dom Charman и H. Benson, сынъ покойнаго кентерб. арх. Бенсона). Перу самого М. здъсь принадлежать предисловіе, глава о непогр'вшимости папы, и главы IX и Х. Мы дадимъ нъсколько выдержекъ изъ этой книги. какъ очень важной для опредъленія "умонастроенія" нашего предата. При свътъ происшедшихъ событій интересна слъдующая тирада изъ предисловія: "секты являются п исчезають, но церковь въчна, ибо она Божественна, и, слъдовательно, едина и недвлима, свята, канолична по времени и пространству, по характеру апостольская и Петрова иными словами говоря — папская". Въ главъ о папской непогръшимости М. пишетъ слъдующее: "объективная непогръшимость для въры необходима, и необходимость ея совершенно неизбъжна, такъ какъ она предполагаетъ другую. Разсудительнымъ людямъ нътъ никакой нужды находить трудности въ идей органа непогришимости" (стр. 123). Въ главъ IX (Extra Ecclesiam salus nulla) авторъ пишетъ: ,искреннее заблуждение не носитъ въ себъ никакой нравственной виновности". Ну, а какъ съ этой точки зрънія смотръть на всв "религіозныя шатанія" самого автора? Что же это ,, искреннія заблужденія" или же просто ,, хлестаковщина" въ области религіи? Какъ бы то ни было, въ моменть изданія книги М. быль "католичествующимь" и у многихъ духовныхъ лицъ начинала уже являться надежда на то, что "блудный сынъ" готовъ припасть на лоно матери церкви и бросить свои заблужденія. Но горькая дъйствительность разочаровала ихъ еще разъ. Въ апрълъ 1908 г. М. быль посвящень архіепископомь утрехтской ц. Гулемъ въ старокатол. епископа, и явился въ Англію въ качествь "regionary bishop of the Oed Catholic Church in England". Эта метаморфоза произошла до того неожиданно, что у одного корреспондента въ "Guardian" (13 May 1908) невольно вызвала фразу, что "это обращение или переходъ отъ Рима къ Утрехту оказывается ужъ черезчуръ неожиданнымъ". Но что же можетъ быть неожиданныхъ въ превращеніяхъ еп. Матью? Между тъмъ,

въ печать проникли довольно некрасивые факты касательно того, какъ графъ Ландафскій обмануль утрехтскую іерархію. Присутствіе 17 катол. свящ, на пресловутомъ соборъ въ Chelsfield'в (17 февр. 1908 г.), выбравшемъ М. старокат. епископомъ Англіи, оказалось просто уткой, а 8 знаменитыхъ якобы старокатолическихъ приходовъ въ сущности даже никогда и не существовали (смотри "Guardian", 8 April, 1908 г.). Но М. важно было одно-епископство; его онъ и достигъ. Появление его въ Англіи въ качествъ епископа было встрвчено различно. Много духовныхъ лицъ обратилось къ нему съ просьбой "перепосвятить" ихъ, въ виду ихъ личныхъ сомнвній касательно ,,двиствительности англиканскихъ посвященій". Просители въ большинствъ случаевъ основывають свои сомнинія въ диствительности своихъ посвященій на томъ, что "таинство крещенія въ самой англиканской церкви было прежде совершаемо крайне небрежно", и что въ прошломъ "много сомнительно крещенныхъ нонконформистовъ было допущено въ англиканскіе приходы безъ всякаго посвященія" (письмо Матью въ Gecardian, январь, 1910 года). Эти факты очень полезно помнить друзьямъ англиканства въ Россіи. Безспорно, что многіе англиканскіе священники сами не върять въ свои "ординаціи". Еп. Матью нашель даже сочувственниковъ своему дълу, и одинъ изъ нихъ, "Lux", писалъ въ "Guardian" за 13-е іюня, 1908 года, что "подобно его Божественному Наставнику, еп. М., можетъ быть, еще много пострадаеть отъ зависти и злобы; но несомивнию одно, что, сколько бы въ него не бросали грязью разнаго рода анонимы, его дёло въ Англіи не пропадеть"... , онъ въ теченіе всего времени дъйствоваль самымь честнымь и христіанскимъ образомъ (sic!?). Но нашлись, конечно, и противники, видъвшіе въ посвященіи М. для Англіи нъкотораго рода "конфузъ" и "конкуренцію" притязаніямъ англиканскаго духовенства на "апостольское преемство" и "канолическую въру" (sic?!). Самъ М. пока отмалчивался, и въ виду отсутствія собственной паствы, видимо, считаль болье политичнымъ ладить съ англиканами, въ ожиданіи "великія и богатыя милости" по части "денежныхъ воспособленій". Отсюда его отношеніе къ "жгучему", для англиканъ, вопросу о дъйствительности ихъ посвященій было сначала совершенно благосклонное. Въ октябръ 1908 г. М., читая лекцію предъ кальчестерскимъ отділеніемъ пресловутой English Church Umon, высказался въ томъ смыслъ, что англиканскія посвященія ,,ни по историческимъ, ни по литургическимъ основаніямъ не могутъ быть признаны недвиствительными" (Guardian, 1910, январь 28). Но "медовый мъсяцъ" отношеній длился недолго. Въ 1900 г. наступила новая фаза въ духовной эволюціи М., и онъ, по резонамъ только ему одному точно извъстнымъ, счелъ нужнымъ заговорить съ англиканами а la папа римскій. Въ теченіе всего 1910 г. страницы журнала "Guardian" были полемъ усиленной логомахіи по въчно новому и въчно старому вопросу "de ordinationibus anglicanis", и это несмотря на то, что вопросъ этотъ уже решенъ Римомъ и ръшенъ однажды навсегда. Но М. ръшилъ не отставать оть великаго папы Льва XIII, и поспѣшиль подарить urbi et orbi новую энциклику по англиканскому вопросу. Сей документикъ гласитъ следующее: "изследовавъ тщательно и осторожно, и принявъ во внимание всѣ публично высказанныя богословскія, историческія и литургическія соображенія по вопросу объ англиканскихъ посвященіяхъ, какъ благопріятныя, такъ и неблагопріятныя ихъ признанію, мы, по должномъ совъщании съ нашимъ соборнымъ капитуломъ (sic?!), ръшили и симъ объявляемъ всъмъ, кого это касается, что мы считаемъ невозможнымъ допустить дъйствительность этихъ посвященій". Что эта энциклика

была немного буффонадой-это едва ли подлежить сомньнію. Но злые языки говорять, что ея источникь-заднія соображенія и неоправдавшіяся ожиданія еп. Матью. Это быль своего рода tour de force—сколотить хотя какуюнибудь ,, публику" вокругъ столь громко именуемаго ,, катедрала" на River St., Canonbury. Но эта энциклика желаемаго успъха не имъла, и еп. Матью осталось однопродолжать свои "метаморфозы". 1910 г. особенно быль интересенъ въ этомъ отношеніи. Послі энциклики почтенный предать обратиль свои взоры къ Россіи, и выступиль съ письмомъ въ "Нов. Времени", недвусмысленно намекая въ немъ на желательность денежной номощи дълу старокат. въ Англіи. Но изъ письма ничего ровно не вышло. Тогда еп. М. ръшиль удалиться въ то, что называется по-англійски poaching (охота на чужой земельной собственности), и тайкомъ посвятилъ во епископовъ двухъ католическихъ монсиньоровъ-Howard'a и Beal'я. Подобнаго сорта "епископствованіе" должно было рано или поздно вызвать столкновеніе М. съ утрехтскою церковію. Посл'вдняя нашла нужнымъ запротестовать противъ черезчуръ "расходившагося" предата. Но М. тоже не оказадся у нея въ долгу. Въ январъ 1911 г. онъ опубликовалъ "декларацію", въ которой, обвиняя старокатоликовь въ некоторыхъ извращеніяхъ истиннаго католицизма (всего 7 пунктовъ), уже именуетъ себя теперь епископомъ ,,западной, православной, канолической церкви въ Великобританіи и Англіи". Отвътъ утрехтской церкви на это посланіе отділенія не замедлиль своимъ появленіемъ. Въ "Church Times" за 10-е февраля 1911 г. мы находимъ окончательное заявление этой церкви о томъ, что "все, что ни дълаетъ еп. М., не имъетъ болъе никакого отношенія къ старокатолицизму". Еп. Матью теперь остается одно-сложить свои доспъхи и обратиться опять ,,къ ветхому Риму".

Такимъ совътомъ епископу Матью заканчиваетъ свою статью К. Н. Фаминскій. Онъ считаетъ "невъроятнымъ тотъ слухъ, что будто бы этотъ "прелатъ-хамелеонъ" обращался черезъ нъкое любезное посредство въ нашъ синодъ съ просьбою о принятіи его въ лоно православія. Намъ кажется, что лоно православія—не псаломское "море великое и пространное", гдъ обитаютъ животныя малыя съ большими, и обращать его въ подозрительную Вноезду для разнаго рода "чающихъ движенія воды" было бы болъе, чъмъ неосмотрительно".

Мало ли что думаетъ почтенный разоблачитель англиканскаго авантюриста. Но факты говорятъ другое. По поводу обращенія Матью въ синодъ, въ Петербургъ, какъ мы приводили выше, состоялась особая комиссія, которая признала этого удивительнаго афериста законнымъ іерархомъ, обладающимъ всвми достоинствами хиротонисаннаго лица.

Мы не разъ заявляли, что если бы правительствующій синодъ вздумаль признать старообрядческую іерархію, то это признаніе было бы отвергнуто старообрядцами съ негодованіемъ и презрѣніемъ. Послѣ того, какъ синодъ преклонился предъ іерархическимъ достоинствомъ отъявленнаго атеиста. Матью, рукоположеннаго духовными лицами самодѣльной іерархіи, наше заявленіе становится болѣе твердымъ и болѣе обоснованнымъ. Кому пріятенъ поцѣлуй лица только что облобызавшаго какую-нибудь скверную гадину. Кто захочетъ пользоваться вниманіемъ того, о которомъ извѣстно, что онъ дружитъ съ фальшивомонетчиками и фальсификаторами...

THE ANALOGOE STATE IN SHIP OF THE STATE MANAGES.



# ОБЗОРЪ ПЕЧАТИ

#### Вмъсто Креста Христова-знакъ гимнастическаго общества.

Кому неизвъстно, какъ изуродованъ въ господствующей церкви Крестъ Господень: то пълають его якоремъ, то звъэлой, то такъ изобразять его, что ни за что нельзя признать его хотя бы за отдаленнъйшее подобіе Кресту Христову. Наконецъ, служители господствующей церкви совсвмъ стали устранять Кресть Христовь и взамънь его поставили знакъ нъмецкаго гимнастическаго общества. Впервые онъ пеявился на книгахъ извъстнаго миссіонера-дьякона Смолина. Онъ первый сталь кланяться вмёсто Креста Христова нѣмецкому изображенію. Воть какое разоблаченіе этой подмѣны напечатано въ "Приходскомъ Священникъ" (№ 10) однимъ изъ сотрудниковъ этого журнала.

Въ недавнее время на поприщъ миссіонерскаго издательства ярко возсіяла литературная зв'язда н'якоего діакона Іоанна Смолина. За сравнительно короткій срокъ издалъ нѣсколько, по всей вѣроятности, принадлежащихъ и его бойкому перу книгъ спеціально миссіонерскаго со-держанія. Таковы: «Миссіонерскій Щитъ Вѣры», «Краткій толкователь мъстъ, извращаемыхъ иномыслящими», фонія на Новый и Ветхій Зав'ять съ общими и миссіоперскими параллелями (?!)» и, наконець, «Ревнителю православія мечь духовный для отраженія сектантскихъ

Нъсколько дней тому назадъ въ витринъ одного книжнаго магазина мић бросилось въ глаза множество брошюръ, однородныхъ по вићшности. На всћуъ брошюрахъ, на первой страницъ, сверху одно и то же украшение какою-то эмблемою: въ полувънкъ изъ листьевъ одинъ и тотъ же значокъ Этотъ-то последній и привлекъ все мое вниманіе. Въ немъ не столько видѣлось, сколько чувствовалось нѣчто, невыразимо знакомое, но что именно — сразу не всходило

Зайти въ книжную лавку и разсмотръть интересующій предметь было дізомъ одной минуты. Услужливый приказчикъ предоставилъ въ мое распоряжение всѣ брошюры, равно, какъ и цѣлую книгу «Мечъ духовный». Говоря фигурально, оказалось, что мечь этоть составной и составляется онъ какъ разъ изъ тъхъ отдъльныхъ брошюръ. которыя лежать на окошкъ магазина. Всъхъ брошюръ входить въ «Мечъ» 45, но каждая изъ нихъ сама по себъ тоже называется мечемъ. Какъ ни странно это, но меня болъе всего безпокоилъ вопросъ объ украшающей всѣ брошюрки

На первый взглядъ означенная эмблема какъ-будто бы осмиконечный крестъ. Но нътъ! Священный символъ христіанъ изображаетъ единое, недълимое. Между тъмъ, здъсь, на рисункъ изображение раздълено на четыре части, или лучше сказать — состоить изъ четырехъ кус-

Но что же это такое?.. Воля долго боролась съ отказывавшеюся служить памятью. Но воть... случайный повороть рисунка... вспышка сознанія... и отвъть на назойливый во-

просъ прояснился.

Да, точно! Весь значокъ состоитъ изъ четырехъ нѣмецкихъ буквъ «F», сложенныхъ верхними углами къ одному центру. А вся эмблема есть не иное что какъ утвержденный (Limited! alle Rechte vorberichten!) и заявленный знакъ всенъмецкаго гимнастическаго общества, основаннаго въ 1883 году и въ 1908 году справлявшаго свое двадцатипятилъте и у насъ въ Петербургъ грандіозными гимнастическими упражненіями въ столичномъ манежъ. Означенное общество имъетъ сотни отдъленій, но всъ они носятъ одинъ и тотъ же знакъ. Поэтому, подобный знакъ усвоилъ себъ и «St. Petersburger Turn-Verein», и гимнастическое общество «Пальма», и московскіе, и рижскіе Turn-Verein'ы, и множество такихъ же ферейновъ ав границей. А четыре «эфъ» суть начальныя буквы четы-рехъ нъмецкихъ словъ: «Frohlich! Fromm! Erisch! Erei»! взятыхъ въ качествъ девиза названнаго всенъмецкаго гимнастическаго общества.

Однако, что же это будетъ?.. Духовный мечъ — и ма-нежъ; миссія—и гимнастическій ферейнъ; слова команды: «Вольно! Смирно!» и — ревность о православіи; ряса па-

стыря-трико атлета... Или я схожу съ ума, или издателюмъсто въ Бэдламъ!

Безспорно, со стороны дьякона І. Смолина допущенъ н епростительный промахъ. Помъты духовной цензуры о разръшени на подобное безобразіе на брошюрахъ я не нашель. Значить, вся отвътственность должна пасть исключительно на составителя и издателя брошюръ.

Вообразимъ себъ, что ничего не въдающій батюшка изъ какого-либо захолустнаго угла запасся «смолинскимъ» изданіемъ, изучивъ его, ръшился на бесъду съ сектантами и явился въ собраніе съ такимъ изданіемъ въ рукахъ. Допустимъ самое лучшее: изданіе оказалось полезнымъ, сослужило свою службу и бесъда сошла хорошо. Чего лучше? Но на бъду, въ собраніи оказался старый знакомый батюшки, нъмецъ, управляющій сосъдняго имънія. По праву знакомства онъ просить посмотръть книжечки, по которымъ ведется бесъда — и разыгрывается одно изъ двухъ. Или онъ хохочетъ во все горло, заявляя, что батюшка ведетъ бесъды на основании руководствъ Тигп-Үегеіп'а, или—что еще хуже-совершенно серьезно, какъ это и свойственно честному нъмцу, заявляетъ:
— Позвольте, батюшка! Въ вашей книжкъ-контрафакція!

Она напечатана подъ девизомъ нашего гимнастическаго ферейна, но я самъ состою членомъ ферейна; знаю въ точности, что правъ на девизъ и на знакъ ферейнъ никому не передавалъ. Этотъ знакъ «огражденъ закономъ»: вы должны отвъчать предъ закономъ...

Спрашивается: кром'в срама на голову ни въ чемъ неповиннаго священника, что получится отъ подобнаго «отра-

женія сектантскихъ заблужденій»?—Ей, ничего.
Но возразять: не на каждомъ же собраніи будеть при-сутствовать знающій нъмець? Правда, не на каждомъ. Но увы, довольно, если онъ будетъ только на одномъ. А съ другой стороны, кого обманете? Въдь не секретъ, что наши сектанты и баптисты, и штундисты лучше ознакомлены съ нъмецкой жизнью и литературой, чъмъ дъяконы Смолины.

Рядомъ съ девизомъ на каждой брошюръ «смолинскаго» изданія напечатано слідующее изреченіє: «Поступайте осторожно, потому что дни лукавы» (Еф. V, 15—16). Да, о. дьяконъ, это—сущая, безспорная правда! И вамъ необходимо было поступать очень осторожно, потому что дни теперь лукавы такъ, какъ никогда. И если діаконъ Смолинъ желаеть следовать совету, который онъ столь энергично предлагаеть другимъ, то онъ обязанъ (и это его долгъ передъ церковью и предъ духовенствомъ!) немедленно изъять изъ употребленія по неосторожности или по невъжеству изданныя имъ съ уродливымъ титуломъ брошюры, а затъмъ, если пожелаетъ, можетъ издать ихъ снова въ исправлен-

Едва ли о. Смолинъ согласится переиздать свои сочиненія. Да теперь и переизданіе безполезно. Брошюры и книги Смолина распространены уже въ тысячахъ экзем-

пляровъ по всей Россіи.

Гимнастическимъ знакомъ вмѣсто Креста Христова давно уже вооружились вев миссіонеры. Напрасно авторъ статьи въ "Приходскомъ Священникв" всю вину этой подмъны Креста сваливаетъ на одного Смолина. Прежнія изданія этого поклонника нъмецкаго изображенія вышли изъ печати съ разръшенія с.-петербургскаго духовнаго цензурнаго комитета. Книги Смолина съ гимнастическимъ знакомъ рекомендоваль кіевскій всероссійскій миссіонерскій съвздь и многіе архипастыри господствующей церкви. Всф они поклонились вмъсто Креста Господня смолинской контрафакціи и должны нести его вину.

Нелишне бы автору разоблаченія смолинской поддълки присмотрёться ко многимъ изображеніямъ въ новообрядческихъ храмахъ, на ризахъ, митрахъ, иконахъ. Тутъ, несомнънно, онъ отыскаль бы знаки и эмблемы всевозможныхъ обществъ и организацій. Въ безбожной Франціи Крестъ Христовъ изгоняется открыто, въ Россіи же это ділается тайно и хитро путемъ поддълокъ, искаженій, и дълается тайными врагами Христа — миссіонерами и иными служи-

телями синодальной церкви.



# Credh Mhccionepobb.

#### Нътъ честнаго слова.

Въ воскресенье, 20-го марта, въ аудиторіи московской семинаріи была открыта беседа проф. семинаріи Некрасовымь о словъ "Истиннаго" въ символъ въры. Началась бесъда съ длиннаго утомительнаго реферата, прододжавшагося болъе часа. Затъмъ на каоедру взошелъ Некрасовъ и предложиль старообрядцамь вступить съ нимъ въ собесвлованіе. Выступиль старообрядческій начетчикь А. Е. Самошинь. Онъ началь доказывать, что старообрядцы справедливо возстали противъ Никона и собора 1667 г., дерзко выбросившихъ изъ симвода въры исповъдание Духа Святого Истиннымъ. Некрасовъ не могъ въ это время держать себя прилично: онъ перебивалъ своего собесъдника и не давалъ ему говорить. Публика была сильно взволнована безобразіями профессора и вмъстъ съ г. Самошинымъ потребовала отъ него честнаго слова не перебивать своего собесвиника. Къ удивленію всвух, у г. Некрасова не оказалось честнаго слова, и онъ поэтому не могъ его дать ни своему собесъднику, ни слушателямъ. Бесвда закончилась общимъ недовольствомъ поведеніемъ проф. Некрасова. Въ своихъ грубыхъ пріемахъ, насиліяхъ и заносчивости, а, главное, въ своемъ невъжествъ и бездарности, онъ показалъ себя настоящимъ миссіонеромъ господствующей церкви. Званіе профессора онъ получиль по какой-то злой ироніи судьбы; неприличное поведение его можно извинить лишь тъмъ, что онъ вынужденъ быль защищать ложь. Въ этихъ случаяхъ, дёйствительно. нельзя обойтись безъ дижихъ пріемовъ.

#### Глухово, Московск. губ.

Маленькая кучка посл'ёдователей "братца" Иванушки сильно встревожила миссіонеровъ господствующей церкви. 13-го марта къ намъ въ Глухово заявился московскій миссіонеръ о. І. Полянскій съ цълой компаніей священнослужителей г. Богородска, с. Ямкина. Въ здёшнемъ храмъ новообрядцевъ онъ открыль походъ противъ трезвенниковъ. Но этотъ подвигъ оказался ему, очевидно, не подъ силу. Ръчь о "братцахъ" скоръе будила въ слушателяхъ чувство недовольства паденіемъ синодальной іерархіи, чёмъ давала успокоеніе встревоженной душъ. Полянскій неожиданно прерваль свой походъ противъ последователей "братца" Иванушки и перешель къ нападкамъ на старообрядчество. Эта дорога болъе знакома миссіонерамъ. И хотя они на ней постоянно спотыкаются, падають и разбиваются о собственныя скрижали, напарываются на свои же жезлы, тъмъ не менъе они бредутъ еще кое-какъ по этой дорогъ, разумъется, при условіи отсутствія при этомъ ихъ печальномъ шествін старообрядческаго начетчика. Побрель по этой дорогь и Полянскій. Сначала упрекаль онъ старообрядцевъ въ ихъ преданности древнимъ преданіямъ и обрядамъ. Затёмъ говориль о благодати священства. Разсказалъ о какомъ-то священникъ господствующей церкви, который толкнуль женщину во время причастія и, боясь кары за этотъ проступокъ, бъжаль къ бъглопоповцамъ. Окружавшіе о. Полянскаго священнослужители взирали на него, какъ на изображение какого-то святого, въ чаянии получить за свое подобострастіе предъ нимъ какую-нибудь мзду: въ видъ ли камилавки, или наперснаго креста, или соотвътствующаго ордена.

Изъ слушателей нѣкоторые пытались было возражать Полянскому, именно, когда онъ говорилъ о триперстіи. Но грубый полицейскій его окрикъ—, Молчать!"—прекратилъ эти попытки. Рѣзкостью его рѣчей остались многіе недовольны и спёшно покидали храмъ. Къ концу речи оставалось въ храме человекъ 40. Миссіонеръ Полянскій гораздо
лучше поступилъ бы, если бы свои проповёди направилъ
не противъ честныхъ мирныхъ гражданъ Россіи, искренно и горячо верующихъ христіанъ, а противъ современныхъ пороковъ: народнаго пъянства, отравленія табакомъ,
воровства, сквернословія и т. п. преступленій. Если ему во
что бы то ни стало необходимо получить лишь прогонныя и
занесть свои подвиги въ формулярный списокъ, то кажется,
онъ ничего бы не потеряль изъ сего отъ того, что вель бы
борьбу противъ зла, а не противъ добра.

применяю стандарный в деогонуй и Арсеній Морозовъ.

#### Бесъды въ Витебскъ.

(Отъ нашего корреспондента).

27 февраля въ г. Витебскъ въ образцовой школъ при духовной семинаріи состоялась бесёда со старообрядцами о. Церкви Христовой. Бесъду вель новообрядческій миссіонерь священникъ О. Борнуковъ. Онъ обвинялъ старообрядцевъ въ небытіи въ теченіе 180 літь епископа. Выступившій со стороны старообрядцевъ начетчикъ Е. О. Табаковъ разобраль приведенныя миссіонеромъ свидътельства и доказаль, что ни одно изъ нихъ не можетъ быть поставлено въ вину старообрядцамъ, а тъмъ болъе служить доказательствомъ ихъ неправославія. Напротивъ, господствующая церковь содержить ереси: люциферіанскую (Твор. бл. Іеронима, ч. 4, стр. 57), евнаміанскую, заключающуюся въ обливательномъ крещеніи (кн. Кириллова, лис. 248) и папистическую, выражающуюся въ ученіи о непограшимости епископовъ. А ересь-то, -- говориль Е. Табаковъ, -- и отдъляеть отъ Церкви, какъ свидътельствуетъ это 7 вселенскій соборъ. (Дъяніе, т. 7, стр. 47). Указавъ далъе на ученіе св. Аванасія Великаго, гдв епископы именуются очами Церкви, начетчикъ Табаковъ доказалъ, что съ лишеніемъ одного изъ такихъ органовъ человъкъ не перестаетъ быть человъкомъ, а, следовательно, и Церковь, лишившись епископовъ-очей, не перестала быть Христовой Церковью.

О бъдственномъ состояніи Церкви Табаковымъ были приведены очень многія свидътельства изъ свято-отеческой литературы.

Миссіонеръ Борнуковъ былъ настолько разбитъ Табаковымъ, что перешелъ на личность, началъ стыдитъ Табакова, что онъ пришелъ на бесъду въ пиджакъ, а не въ "хламидъ длиннополой", какъ бывало ходили старообрядцы. "И языкъ-то у тебя Табаковъ",—ругался миссіонеръ. Однако всъ такія выходки мало помогали миссіонеру: было очевидно, что онъ не въ силахъ оправдаться въ тъхъ обвиненіяхъ, какія были выставлены Табаковымъ.

6 марта въ томъ же помъщении состоялась бесъда на тему: "О состояніи бъглопоповщины до появленія въ ней основателя Бълокриницкой іерархіи и о происхожденіи этой іерархіи по ученію ся представителей и защитниковъ". Миссіонеръ о. Ө. Борнуковъ повториль нъкоторыя свидътельства, приводившіяся на первой бесьдь, и началь обвинять митрополита Амвросія, что онъ якобы перешель "покоя ради" и сребролюбія и что будто бы его обманули Павелъ съ Алимпіемъ, увъривъ его, что старообрядчество и православіе одно и то же. приводиль 14—15 пр. двукратнаго соб. и 16 антіохійскаго и другія и, наконецъ, началь обвинять старообрядцевъ, что они будто бы измѣняли государству и преподносили хлѣбъсоль Пугачеву и т. д. Со стороны старообрядцевъ, какъ и на прошлой беседе, выступиль Е. О. Табаковъ. Онъ подробно разобраль доказательство о. Борнукова и указаль, что оть м. Амвросія ничего не скрывали, а напротивъ, Павелъ и Алимпій вручили Амвросію сочиненіе, переведенное Огняновичемъ, въ коемъ доказана "великая разница между старыми обрядами и новыми" (Истор., изд. 1874 года, стр. 380). Митрополитъ Амвросій, доказывалъ далѣе Табаковъ, перешелъ въ старообрядчество не покоя ради и сребролюбія, а познавъ еретичества своей греческой церкви (тамъ же, стр. 419). Онъ, Амвросій, былъ вовсе не сребролюбивъ, это свидѣтельствуетъ "Боснійская лѣтопись". "Этотъ владыка былъ святой человѣкъ, — говорится здѣсь, — онъ много заботился о бѣдныхъ, онъ былъ родомъ болгаринъ, вовсе не былъ сребролюбивъ" (тамъ же, стр. 365).

О своемъ искреннемъ присоединении къ старообрядствующей Христовой Церкви м. Амвросій самъ заявиль, что онъ перешель ради своего спасенія и пользы многихъ душъ (Матеріалы бѣл., стр. 137). По поводу обвиненія миссіонеромъ Борнуковымъ старообрядцевъ въ измѣнѣ государству, Табаковымъ была прочитана телеграмма Государя Императора о распечатаніи алтарей Рогожскаго кладбища, въ которой Самъ Государь засвидѣтельствовалъ непоколебимость и преданность престолу старообрядцевъ. По прочтеніи этой телеграммы всѣмъ было очевидно несправедливое обвиненіе старообрядцевъ миссіонеромъ. Такія обвиненія вообще свидѣтельствуютъ о той низости, на которую способны миссіонеры, когда у нихъ нѣтъ опоры въ истинѣ.

По окончаніи бесёды Табакова благодарили какъ старо-

обрядцы, такъ и новообрядцы.



# ० मिरिक्स हिंदेशस्त्रीमः

Въ виду поступленія большого количества вопросовъ, редакція вынуждена принять рѣшеніе давать не болѣе двухъ отвѣтовъ на каждаго вопрошающаго. При чемъ для полученія отвѣтовъ обязательно слѣдуетъ прилагать бандероль, подъ которой получается журналъ "Церковъ". При несоблюденіи послѣдняго условія, редакція на вопросы не отвѣчаетъ; не даетъ также отвѣтовъ и письменно.

Вопросъ (О. И. Мельникова): Если священникъ допускаетъ молиться совмъстно съ еретиками, то не подлежить ли за это изверженію по правиламъ 10, 11 и 45 свв. апостоль? У насъ священникъ допускалъ моленія съ еретиками, но мъстный епископъ не подвергъ его за это изверженію, но, давъ епитимію, разръшиль священнодъйствовать. Правильно ли онъ поступиль?

Ответь: Согласно 45 прав. свв. апостоль, "епископь, или пресвитерь, или діаконь, съ еретиками молившійся токмо, да будеть отлучень. Аще же позволить имъ дъйствовать что-либо, яко служителямъ церкви, да будеть извержень" (Кормч. полн. перев.). Слъдовательно, если вашъ священникъ только молился съ еретиками, но не позволять имъ совершать что-либо, какъ лицамъ посвященнымъ и клирикамъ, онъ подлежить отлученію, "должень быть отлученъ",—какъ говоритъ Вальсамонъ въ толкованіи на 10 правило свв. апостолъ. Подвергнуть такого священника отлученію, согласно 32 пр. свв. апост. и 6 пр. антіох. собора, имъетъ власть мъстный епископъ; но если священникъ кается въ своемъ преступленіи, тъ же правила предоставляютъ право епископу и разръшить виновнаго.

Вопросъ. (его же): Крестникъ и родной сынъ моего

двоюроднаго брата женаты на родныхъ сестрахъ. Этотъ бракъ по-моему незаконный, а между тъмъ, крестникъ состоитъ у насъ священникомъ. Можетъ ли онъ быть священникомъ?

Ответть: Въ прошломъ году вы писали, что троюродные дядя и племянникъ, при чемъ дядя племянникъ и крестный отецъ, взяли въ супружество родныхъ сестеръ, и спрашивали: можетъ ли сказанный дядя бытъ священникомъ: онъ женатъ на 10 лѣтъ раньше племянника? Мы отвѣчали, что какъ дядя и племянникъ не могутъ брачиться на родныхъ сестрахъ, такъ и крестовые отецъ съ сыномъ не могутъ вступатъ въ бракъ на родныхъ сестрахъ. Въ обоихъ случаяхъ бракъ будетъ незаконнымъ. Но это; прибавляли мы, слѣдуетъ сказатъ о бракъ того, кто женился послѣднимъ. Въ указанномъ вами случаѣ незаконнымъ является бракъ племянника, потому что онъ женился на родственницъ. Когда же женился дядя, то та, которую онъ бралъ въ жены, не была еще ему родственницей и, слѣдовательно, онъ можетъ быть священникомъ.

Теперь вы почему-то указываете иное брачное сродство. въ которомъ, по вашимъ словамъ, состоитъ то же лицовашъ священникъ. Относительно этого последняго вашего вопроса следуеть сказать, что никакого сродства въ данномъ случав нътъ. По крайней мърв, ни въ одномъ церковномъ руководствъ по брачному праву мы не находили запрещенія вступать въ бракъ плотскому сыну и крестнику одного и того же лица съ двумя родными сестрами. Напротивъ, казанско-вятскій епархіальный събздъ, бывшій въ 1888 году, высказался въ отношеніи такого брака, какъ невоспрещеннаго и дозволеннаго (см. стр. 12, изображ. 36). Но если даже допустить, что въ такомъ случав брачиться нельзя, что бракъ будеть незаконнымъ, и тогда бракъ будетъ незаконнымъ, какъ мы сказали выше, для того, кто брачился вторымъ. Вы же говорите, что состоящій у васъ священникомъ женился на 10 лътъ раньше своего духовнаго брата. Следовательно, какая же вина вашего священника, что послѣ него вступиль въ незаконный бракъ его духовный (крестовый) брать? Но мы уже сказали, что въ указанномъ вами последнемъ случав браки обане беззаконны; вашему священнику не имъется чрезъ это препятствій быть священникомъ и вашимъ прихожанамъ изъ-за этого волноваться не следуеть.

На другіе ваши вопросы, согласно редакціоннымъ условіямъ, будутъ даны отвъты въ слъдующую очередь.

Вопросъ (И. Л. Гуръева): Можеть ли священноинокъ исполнять духовныя требы, какія предоставлено священнику, служащему въ міру, а главное, бракосочетаніе и исповъдь?

Ответь: Правило 85 Номоканона гласить: "Инокъсвященникъ не вънчаетъ женитву, сиръчь не благословляетъ, не прилично бо есть: ниже воспріемникъ бываетъ дътища".

Извѣстный изслѣдователь Номоканона, проф. А. Павловь, дѣлаетъ поэтому слѣдующее поясненіе: "Вопросъ о томъ, могутъ ди монали-священники (іеромонахи) вѣнчать браки, возникаль въ греческой церкви уже довольно давно и рѣшаемъ быль различно. Такъ, еще патріархамъ Епифанію (Ч в.) и Пикифору Исповѣднику (IX) принисываются правила, дающія на этотъ вопросъ отвѣтъ утвердительный. Но общая церковная практика, безъ сомиѣнія, устраняла монашествующихъ священниковъ отъ этого, неприличнаго имъ дѣла, что и высказано въ одномъ изъ каноническихъ отвѣтовъ патріарха Хартофилакса Петра, писанныхъ въ концѣ XI вѣка. Равнымъ образомъ, монастырскіе уставы запрещали монахамъ брать на себя обязанности воспріемниковъ, или брататься съ мірянами

чрезъ такъ называемыя "братотворенія". Такъ св. Өеодоръ Студить внушаеть монаху: "Если ты убъжаль отъ міра и брачныхъ узъ, то не имъй съ мірянами ни побратимства, ни кумовства. Лозволенія на это ты не найдешь у отцовь, или, если найдешь, то весьма ръдко, а это-не законъ"... Древняя русская церковь, повидимому, не знала правила, которое бы устраняло священствующихъ монаховь отъ браковънчанія и монаховь вообще — отъ воспріемничества. Напротивъ, въ первыя времена христіанства на Руси "черные попы", т.-е. іеромонахи, нерѣдко бывали у насъ приходскими священниками или, по крайней мъръ, исправляли всв мірскія требы. Это видно уже изъ тъхъ вопросовъ, съ какими священники-"черноризцы" обращались къ своимъ епархіальнымъ архіереямъ съ вопросами по деламъ, относящимся къ практике приходскихъ пастырей (припомнимъ отвѣты митрополита Іоанна II черноризцу Іакову и Нифонта Новгородскаго—Кирику). Митрополить Кипріанъ (въ концѣ XIV в.) едва ли не первый изъ русскихъ іерарховъ высказаль въ своихъ отвѣтахъ игумену Аванасію запрещеніе въ смыслів настоящей статьи Номоканона: "Не достоить игумену или черньцупопу вънчавати: мірскихъ бо поповъ есть то дъло, а нечернеческое? развъ аще велика нужа будеть, крестити дитя" (Русск. историч. библ., т. VI, столб. 254). Впоследствін запрещеніе монахамъ служить у приходскихъ перквей и совершать мірскія требы повторялось чаще и чаще (см. Акты экспед., т. II, № 223, стр. 328 [,,Наказная грамота патріарха Іова" 1604 г.], [А. Павловъ. "Номоканонъ при большомъ Требникъ", изд. Москва, 1897 года, стр. 215—2177).

Второй вашь вопрось передань въ совъть всероссійскихъ събздовъ.

Вопросъ (И. Л. Бѣлова): Прошу васъ поясните, что болѣе полезно творить за душу умершаго? Мы совершаемъ литургіи, подаемъ милостыню. Нѣтъ ли еще чего полезнаго?

Ответь: Св. Іоаннъ Златоусть въ отношени такого вопроса говорить: "Будемъ помогать имъ (умершимъ) по силъ... Какъ и какимъ образомъ? Сами молясь, и другихъ убъждая молиться за нихъ, всегда подавая за нихъ бъднымъ. Это доставить ивкоторое облегчение. Въ самомъ двив, послушай, что говорить Богь: защищу градъ сей Мене ради, и Давыда ради раба Моего (4 Цар. ХХ, 6). Если намять только праведника была столько сильна, то какъ не сильны будуть дёла, творимыя за усопшаго? Не напрасно установили апостолы, чтобы при совершении страшныхъ таинъ поминать усопшихъ: они знали, что отъ этого много имъ выгоды, много пользы. Когда весь народъ и священный ликъ стоить съ воздениемъ рукъ, и когда предлежить страшная жертва, то какъ не умелимъ Бога, прося за нихъ?" (Твор., т. XI, стр. 248). "Въ святой литургіи вся Церковь, святые и ангелы, живые и мертвые собираются около Господа Христа, орошаются святой Кровью Его жгущей совъсти, очищающей все нечистое и грязное. И, конечно, не можеть быть ничего сильные молитвы вырных, возносимой въ такую минуту. И притомъ возносимой вмъстъ съ ангелами и святыми. Здёсь вся Церковь и Самъ Христосъ, возглавляющій ее, касается души умершаго. И не можеть быть ,,касанія" сильнье, болье способнаго взволновать душу желаніемъ двинуться въ Горы Господни и, значить, извлечь изъ "шахтъ діавола", какъ головню изъ огня" (еписк. Михаилъ).

Таково значеніе и сила литургіи для избавленія души. Велико значеніе также и милостыни. О польз'в ея для души гр'вшника говорить тоть же св. Златоусть: ,,Есть,—говорить онь,—подлинно есть возможность облегчить его нака-

заніе, если пожелаемъ. Такъ, если будемъ совершать за него частыя молитвы: если будемъ подавать милостыню. -- то. хотя онъ самъ былъ и недостоинъ. Богъ услышить насъ. Если ради (апостола) Павла Онъ спасалъ другихъ, и ради другихъ милуетъ иныхъ, то не сделаетъ ли того же самаго и ради насъ? Изъ собственнаго его имфнія, изъ твоего, изъ чего хочешь, окажи помощь; возлей (на него) елей, или, по крайней мъръ, воду. Онъ не можетъ предъявить собственныхъ дёлъ милосердія? Пусть будуть хотя родственныя. Не имфетъ совершонныхъ имъ самимъ? Пусть будутъ (совершонныя) за него. Такимъ образомъ, жена можетъ ходатайствовать за него съ дерзновеніемъ, представивъ за него потребное для спасенія. Чёмъ въ большихъ онъ виновенъ грахахъ, тамъ болве необходима для него милостыня... Не о памятникахъ, не о надгробныхъ украшеніяхъ будемъ заботиться. Ты собери вдовицъ-вотъ наилучшій памятникъ! Скажи (имъ) имя (покойнаго); пусть всв творять за него молитвы и моленія. Это преклонить на милость Бога, хотя и не онъ самъ, а другой за него совершаеть милостыню. Это сообразно съ человъколюбіемъ Божіимъ... Многіе получили пользу отъ милостынь, совершаемыхъ за ними другими" (Твор., т. IX, стр. 205, 206).

Благотворность и польза приношеній, модитвъ и мидостыни за усопшихь свидітельствуется также множествомъ приміровь въ житіяхъ святыхъ. Укажемъ нікоторые изъ этихъ приміровъ.

Въ житіи св. мученицы Перпетуи говорится, что умершій его братъ Динократъ былъ помилованъ и освобожденъ отъ адскихъ мученій по ея молитвамъ.

Св. Іоаннъ Дамаскинъ въ словъ объ усоншихъ въ въръ Христовой указываетъ, что умершій ученикъ одного старца также быть освобожденъ отъ адскихъ мученій по молитвамъ сего старца.

Св. Григорій Двоесловь разсказываеть, что одинь умершій инокъ быль освобождень оть адскихъ мученій по молитвамь за него священника и служеній за него литургіи.

Въ житіи св. Венедикта повъствуется, что двъ умершихъ женщины были освобождены отъ своихъ гръховъ послъ смерти единственно по молитвамъ о нихъ священника на проскомидіи, на которой вынимались частицы изъ просфоры объ упокоеніи и въ память усопшихъ женъ сихъ.

Въ житіи св. игуменіи Аванасіи говорится, что она сама явилась послѣ смерти своимъ сестрамъ, укорила ихъ за неисполненіе ими ея завѣщанія о раздачѣ милостыни бѣднымъ послѣ ея смерти и сказала, что "милостыня, творимая за душу до сорока дней, а также питаніе нищихъ и молитвы священниковъ умилостивляютъ Бога. Если души усопшихъ грѣшны, —продолжала св. Аванасія, —то черезъ сіе онѣ пріемлютъ отъ Господа отпущеніе грѣховъ: если же онѣ не имѣютъ уже нужды въ отпущеніи грѣховъ, то благотворительность за нихъ служитъ ко спасенію благотворителямъ".

Въ житіи св. Макарія Египетскаго разсказывается, что души умершихъ гръшниковъ нуждаются въ молитвахъ за нихъ всегда, но особенно въ 3, 9 и 40 дни послъ смерти.

Вообще, — говорить великій свътильникъ Церкви Златоусть, —, не напрасно бывають приношенія за умершихъ, не напрасно молитвы, не напрасно милостыни. Все это установить Духъ, желая, чтобы мы приносили другь другу взаимную пользу" (Твор. IX, 207).

Вопрост (И. Л. Семенова): Въ кн. Розыскъ (час. 1, гл. 15) говорится, что "раскольщики... глаголюще Ісусъ, не исповедують спасителя душъ нашихъ. И въ правду, у нихъ инъ Ісусъ". И въ книге Никифора Астраханскаго имя Ісусъ порицается происшедшимъ отъ врага рода человеческаго. На какомъ же основани въ "Окружномъ по-

сланін" сказано, что грекороссійская церковь въруеть во единаго Бога съ нами?

Ответь: Ответь на это даеть само "Окружное посланіе"; оно говорить: "господствующая нынъ въ Россіи церковь, вкупъ же и греческая, въруетъ не во инаго Бога, но во единаго съ нами (именно въ): Творца небу и земли, видимымъ же всъмъ и невидимымъ.. Отца безначальна, Сына Собезначальна и Духа Святаго Сопрестольна. Исповъдуетъ и плотское смотръніе Христово, во искупленіе рода человъческаго содъянное... (этимъ) явственно доказывается, яко во единаго и того же въруетъ Бога, единого и того же исповъдуетъ Христа" (ст. 2). Что же касается хуленія никоніанами имени Ісусъ, то его можно сравнить съ хуленіемъ еретиковъ иконоборцевъ на свв. иконы. Относительно этихъ еретиковъ отцы Церкви говорили, что "они отвергаютъ спасительное домостроительство и, исповъдуя Христа, какъ бъсы, отвергають Его дълами. Ибо Христосъ не есть Христосъ, если Онъ не можетъ быть изображаемъ; и не поклоняются Ему, если не върують, что слёдуеть поклоняться Ему въ иконё... Посему Христа отвергають отвергающіе икону Его, чрезь презрівне ея оказывая презръніе Ему, хотя они и говорять, что исповедують Христа; ибо и бесы исповедують Бога, какъ говорится въ Писаніи (Іак. 2, 19), но дълами отрицаются отъ Него" (Св. Өеодоръ Студитъ, письма, час. 2, стр. 402, 494). Тъмъ не менъе никто не отрицалъ ихъ въры во Святую Троицу, и даже тотъ же св. отецъ говориль о нихъ, что "они исповъдуютъ и въру, и крещение въ Тропцу, съ сохраненіемъ особеннаго свойства каждой Упостаси" (Письмо 40, час. 1, стр. 257). И преп. Іосифъ Волоцкій о второго чина еретикахъ пишеть: "Сін убо испов'ядують Святую Единосущную Троицу, и Господа нашего Ісуса Христа Истиннаго Бога нарицають, и плотскому смотрънію Его върують" (Просвътитель, сл. 15). А если бы никоніане отрицали въру въ единаго съ нами Бога, во Св. Тронцъ славимаго, то нужно бы повторять было ихъ крещеніе, а, следовательно, и хиротонію, ибо отъ которыхъ еретиковъ крещеніе-не крещеніе, то и поставленные отъ нихъ-непричетники, по толкованію на правило 68 свв. апостоль.

----

# Въ совътъ всероссійскихъ съъздовъ.

На последнемъ заседании совета съездовъ, между прочимъ, было постановлено: предложить старообрядцамъ учреждать у себя, гдв къ тому представится надобность, кредитныя и ссудо-сберегательныя товарищества, сельскохозяйственныя и потребительскія общества, кустарныя и трудовыя артели и вообще всякія кооперативныя учрежденія, которыя будуть признаны на м'єстахъ цілесообразными, полезными и необходимыми. Въ настоящее время совътомъ съвздовъ выработано особое "предложеніе", которое и предполагается въ ближайшемъ будущемъ разослать по приходамъ и общинамъ. Въ своемъ "предложеніи" совътъ съвздовъ говоритъ, что сельское хозяйство старообрядцевъ, какъ и вообще всъхъ крестьянъ Россіи, занимающихся земледвліемь и другими сельскохозяйственными промыслами, не находится на должной высотъ и въ недостаточной степени обезпечиваетъ матеріальное существованіе сельскихъ хозяевъ. Одною изъ причинъ несовершенствъ веденія сельскаго хозяйства крестьянами, по мнинію совита, слидуеть признать ихъ разобщенность въ области сельскохозяйственной промышленности; а между тъмъ, что не подъ сплу одному хозяину, то легко устроить нъсколькимъ изъ нихъ, объединеннымъ для достиженія опредъленной цъли въ одно общество, товарищество или артель.

Сельскому хозяину, -- говорить совыть съболовь въ своемъ предложеніи, прежде всего нужны деньги, но откуда ему взять денегь, если своихъ не имъется, или онъ недостаточны для поднятія его хозяйства? Вопрось этоть різшается очень просто: слъдуеть учредить кредитное или ссудо-сберегательное товарищество.

Затъмъ сельскіе хозяева нуждаются въ поднятіи дохолности своего хозяйства или земледелія, въ изученіи боле правильныхъ способовъ веденія полеволства, молочнаго хозяйства, животноводства и другихъ отраслей хозяйства. Для этого устраиваются сельскохозяйственныя общества, молочныя артели и другія товарищества. Далье среди сельскихъ обывателей, занимающихся кустарною промышленностью, чувствуется нужда въ поднятіи цінности своего труда и въ усовершенствованіи своихъ изділій. Съ этою цёлью устраиваются трудовыя артели. Наконецъ, сельскимъ жителямъ, какъ потребителямъ, необходимо возможно дешевое получение предметовъ потребления, а также доброкачественность ихъ. Для этого организуются потребительныя общества, которыя и открывають потребительскія лавки, снабжая своихъ членовъ дешевыми и доброкачественными продуктами.

Совъть събздовь въ своемъ предложении заявляеть, что если бы старообрядцы, сознавъ мощь объединенія на почвъ экономической жизни, стали бы учреждать у себя кооперативныя товарищества, работая въ нихъ общими соединенными силами, помогая другь другу при взаимномъ согласіи и поддержкъ, то этимъ они не только подняли бы личное свое благосостояніе, но принесли бы великую службу и государству, улучшивъ по мъръ силь своихъ нашу сельскохозяйственную промышленность. nameragooden exit ur

пома госкларственного к и жений пепри иструженной. Правительство, повидимому, озабочено, что законъ 17-го октября 1906 г. о старообрядческихъ общинахъ не вполнъ достаточно воспринимается старообрядческимъ населеніемъ, которое во многихъ мъстахъ воздерживается пока отъ учрежденія общинъ, на основаніи означеннаго закона, предпочитая оставаться до времени внъ указаннаго закона. Почетнымъ предсъдателемъ богородско-глуховской старообрядческой общины, мануфактуръ-совътникомь Арсеніемъ Ивановичемъ Морозовымъ, на-дняхъ была подана предсъдателю совъта министровъ П. А. Столынину докладная записка, въ которой А. И. Морозовъ заявляеть, что на последнемъ пріем 5-го февраля председатель совета министровъ изволилъ его спросить "о причинъ недостаточно широкаго пользованія старообрядцами закономь объ учрежденіи общинъ и предложиль подать по сему предмету докладную записку". Въ интересной и довольно обоснованной "запискъ" нарисована мъткими штрихами картина административнаго отношенія къ старообрядчеству въ прошломъ и настоящемъ, побуждающая старообрядцевъ относиться ко всякимъ даже безусловно благимъ начинаніямъ правительства по отношению къ нимъ нъсколько подозрительно и недовърчиво. По словамъ докладной записки, старообрядцы консервативны по своей духовной природъ. Самый расколь въ русской церкви произошелъ отъ того, что часть народа русскаго не нашла возможнымъ отказаться отъ обрядовъ и преданій, унаслідованных отъ предковъ. Насильственное, подъ страхомъ ужасныхъ клятвъ и более ужасныхъ пытокъ, введеніе новыхъ церковныхъ обрядовъ и послёдовавшія затъмъ гоненія развили у старообрядцевъ крайнюю подозрительность ко всякому новшеству и подорвали надежду на

возможность наступленія для нихъ лучшихъ временъ. Послів 250-лътнихъ преслъдованій и всяческихъ гоненій они еще не могуть освоиться съ новымъ положениемъ, созданнымъ для нихъ указомъ 17 октября 1906 г. Они не могуть отръшиться отъ сомниній въ прочности этого положенія и, надо сознаться, что есть, къ сожальнію, не мало обстоятельствъ, дающихъ имъ основание къ такимъ сомнъніямъ. Несмотря на то, что пунктомъ 7 Высочайшаго указа отъ 17-го апръля 1905 г. повелъно "присвоить наименование старообрядцевь, взамёнь названія раскольниковь всёмь послёдователямъ вёроученій, пріемлющимъ основные догматы церкви православной", -- многія должностныя лица, особенно духовные и полицейскіе чины, до сей поры, даже въ офиціальной перепискъ, называютъ старообрядцевъ "раскольниками". Въ дълъ разръшенія общинь губернскія правленія не всегда въ полной точности сл'ядують правиламъ, преподаннымъ въ Высочайшемъ указъ отъ 17 октября 1906 г., задерживая разръшение или отказъ въ разръшеніи образованія общины долже, чжмъ это положено ст. 9 этого указа (какъ, напримъръ, подольское губернское правленіе при разр'вшеніи куреневской старообрядческой общины), или предъявляя такія требованія, которыя указомъ вовсе не предусмотръны, каково, напримъръ, требование тамбовскаго губернскаго правленія оть учредителей моршанской старообрядческой общины—письменнаго исповъданія ихъ политическихъ воззрвній. Наконецъ, пренія минувшимъ лътомъ по старообрядческому вопросу въ Государственномъ Совъть, гдъ высшіе іерархи господствующей церкви свободно и открыто, не вызывая замівчанія со стороны предсідателя, бывшаго министра юстиніи, клеймили старообрядцевъ "раскольниками" и требовали чуть ли не полной отмины льготь, дарованныхъ имъ Высочайшими указами 17 апръля 1905 г. и 17 октября 1906 г., въ сильной степени придавили духъ старообрядцевъ. При такомъ настроеніи въ высшемъ государственномъ учреждении и при недружелюбии, встрвчаемомъ отъ исполнительныхъ органовъ власти на мъстахъ, старообрядцы не могутъ смъло и увъренно пользоваться дарованными имъ льготами. Они имъютъ горькій оныть прошлаго: въ царствованіи императрицы Екатерины Великой и императора Павла I имъ также оказаны были многія милости, имъ дозволено было строить храмы и скиты, имъть свое духовенство и проч., а затъмъ наступило время, когда алтари въ храмахъ Рогожскаго кладбища были запечатаны, скиты разрушены, епископы старообрядческіе десятками лёть томились въ заточеніи, а драгоцённёйшія иконы и редчайшие экземпляры древнихъ богослужебныхъ книгъ эспропріпрованы въ пользу духовныхъ консисторій. Естественно, что нынъ старообрядческая масса еще не успъла проникнуться твердой увъренностью въ томъ, что сооружаемые старообрядцами храмы останутся неприкосновенными навъки, что учрежденныя ими благотворительныя и просвётительныя учрежденія не будуть закрыты по первому представленію губернатора или градоначальника, что собственность общины не поступить въ въдъніе правительства для употребленія на такія ціли, которыя не имъютъ ничего общаго со старообрядчествомъ, а быть можеть, даже ему и враждебныя.

Переходя за симъ къ веденію метрическихъ книгъ старообрядцами, докладная записка говоритъ, что метрикація старообрядцевь чрезвычайно сложна и въ веденіи ся нѣтъ единообразія: она возложена на духовныхъ лицъ, настоятелей и наставниковъ старообрядческихъ общинъ, а гдѣ общинъ нѣтъ,—на сословныя учрежденія. Въ еще болѣе худшихъ условіяхъ находятся старообрядческіе священнослужи-

THE TRANSPORT TO THE PROPERTY OF THE PROPERTY HE

тели: только старообрядческое духовное лицо изъ зарегистрированной общины перешло къ обществу старообрядцевъ, не успѣвшихъ почему-либо образовать общину, оно тотчасъ же теряетъ свои права, оно исключается изъ реестра, лисьменный видъ, выданный изъ губернскаго или областного правленія, отбирается и оно возвращается въ первобытное состояніе, не подлежа и освобожденію отъ призыва на дѣйствительную военную службу. Въ заключеніе записка предлагаетъ цѣлый рядъ мѣропріятій, которыя могли бы упрочить положеніе старообрядческихъ общинъ и тѣмъ вызвать довѣріе къ нимъ со стороны старообрядческаго населенія, запуганнаго неустойчивыми отношеніями къ нему правительственныхъ властей, игнорирующихъ Высочайшіе акты с свободѣ вѣроисповѣданія.

#### nylikeonder gehenvisten organismige, aorak gruánia savinnigaso v

Переселеніе старообрядцевъ въ тежущемъ году объщаеть быть несравненно болве прошлогодняго. Въ совътъ съвздовъ уже имъются просьбы о переселении почти отъ 300 семей. Но нужно принять къ сведенію, что еще въ прошломъ году около 500 семействъ румынскихъ старообрядцевъ, получившихъ разрѣшеніе вступить въ русское подданство и поселиться на Дальнемъ Востокъ, отложили свое переселеніе до настоящаго года. Большинство зарубежныхъ старообрядцевъ намърены послъдовать своимъ соотечественникамъ и переселиться на Дальній Востокъ. Отъ старообрядцевъ слободы Свистовки (въ Румыніи) на-дняхъ совътомъ събздовъ получено письмо, въ которомъ они сообщають следующее: ,,Простите, что безпокоимь вась. Переселенцы, которые по вашему совъту перешли на Дальній Востокъ, въ настоящее время благодарятъ васъ и приглашаютъ насъ туда. Мы согласны номеровъ (семействъ) 80 перейти туда; но какимъ путемъ мы можемъ туда добхать и что для этого требуется? Ждемъ отвъта". На этотъ вопросъ совѣтомъ съъздовъ дано соотвѣтствующее разъяснение и указаніе. Но помимо переселенія старообрядцевъ въ Сибирь въ текущемъ году ожидается переселение ихъ и на Кавказъ. Еще въ прошломъ году совътомъ съвздовъ было возбуждено ходатайство предъ нам'встникомъ на Кавказ'в о разр'вшенін старообрядцамъ Донской области, х. Новоказинки-Спбиряки, въ числъ 168 семействъ переселиться въ Бакинскую или Черноморскую области и для осмотра переселенческихъ участковъ послать ходоковъ. Просьба была уважена, и ходоки отъ названныхъ старообрядцевъ зачислили за своими довърителями участокъ въ Бакинской области подъ № 22. Но такъ какъ участокъ этотъ въ прошломъ году еще не быль приведенъ въ пригодное состояние для колонизации, то донские старообрядцы въ настоящее время возбуждають чрезъ совъть съвздовъ ходатайство о разръшении имъ вторично осмотръть зачисленный за ними участокъ не менъе тридцатью ходоками. Просьба эта совътомъ събедовъ препровождена завъдующему переселенческимъ дъломъ на Кавказъ съ особымъ отъ совъта ходатайствомъ объ удовлетвореніп желанія донскихъ переселенцевъ-старообрядцевъ.

Справки, совъты и разъясненія по вопросамъ церковно-общественнаго характера, школьному, земельному, переселенческому можно получать въ совътъ всероссійскихъ съъзовъ старообряцевъ (Москва, Ильинка, Биржевая площадь, д. Т-ва Рябушинскихъ).

THE CONOUN SERVICES. TO HORRO YEXPOUTS SERVICES ARM CONTROL OF

erranta conquera de con como en constanta de constanta de

#### Павелъ Васильевичъ Цвътковъ.

Въ воскресенье, 20-го марта, неожиданно въ 7 час. утра скончался руководитель извъстнаго морозовскаго хора Павелъ Васильевичъ Цвътковъ.

Первое время никто не хотъль върить печальному слуху: такъ недавно, всего недълю только тому назадъ, покойный выступалъ предъ всей старообрядческой Москвой въ громадномъ залъ консерваторіи. Кто бы могъ думать, что тотъ, кому рукоплескала тысячная толпа, чье имя было у всъхъ на устахъ, тотъ, къ кому раскрывались сердца слушателей, черезъ семь дней покинетъ подлунный міръ, покинетъ въ расцвътъ лътъ, въ пышномъ развитіи своихъ художественно-музыкальныхъ силь, покинетъ въ то время, когда ему сткрывались свътлыя перспективы широкой плодотворной дъятельности... ное образованіе. Почувствовавъ себя достаточно подготовленнымъ, П. В. приступилъ къ организаціи женскаго хора. Въ 1907 году, по смерти И. А. Фортова, П. В. вступилъ въ управленіе всёмъ хоромъ. Сколько труда, энергіи и знанія вложилъ усопшій въ горячо любимое имъ дёло развитія хора, знаеть всякій, кто хотя бы разъ присутствоваль на старообрядческихъ концертахъ.

Съ полученіемъ свободы вѣропсповѣданія, старообрядческое пѣніе получило доступъ на публичную эстраду. Всѣ, даже враги старообрядчества, съ любопытствомъ ждали, какимъ покажутъ старообрядцы свое унисонное, "скучное" и "заунывное" пѣніе. Наконецъ, 6-го апрѣля 1908 года состоялся подъ управленіемъ П. В. первый старообрядческій концертъ, который можно назвать историческимъ... Успѣхъ



Покойный быль сынь священника, родился въ г. Москвв, и первоначальное воспитаніе получиль въ глуховскомъ училищв, по окончаніи котораго П. В. поступиль на службу въ контору богородско-глуховской мануфактуры. Занимаясь въ последней, П. В. въ тоже время, обладая красивымъ альтомъ, вступиль въ число участниковъ уже существовавшаго хора, которымъ въ то время руководиль известный И. А. Фортовъ.

Усопшій подъ руководствомъ И. А. Фортова началь изучать теорію крюкового пінія и продолжаль это изученіє въ теченіе всей жизни.

Окончивъ военную службу, П. В. снова поступилъ въ контору и продолжалъ попрежнему пополнять свое музыкаль-

быль полнъйшій и всеобщій; газетныя статьи въ одинъ голось пъли гимны древнимь мелодіямъ; враги молчали, и этимъ тріумфомъ старообрядцы были обязаны Павлу Васильевичу Цвъткову.

Заслуги П. В. предъ старообрядчествомъ исторія отмѣтитъ на своихъ страницахъ, а теперь, когда чувство глубокой скорби по безвременно угасшей жизни человѣка, такъ много сулившаго старообрядчетву въ будущемъ и много уже давшаго, заглушаетъ всѣ остальныя, остается только надежда, что Всевышній Судія воздастъ по заслугамъ усопшему, отдавшаго всѣ свои силы и жизнь пѣсни во имя Господа!

#### Пъвцу-художнику...

Какъ странна и непонятна бываетъ иногда судьба человъка. Всего недълю тому назадъ, окруженный великолъпнымъ своимъ хоромъ, на эстрадъ величественнаго, сверкающаго огнями зала, стояль, дирижируя певцами морозовскаго хора П. В. Цвътковъ. Ничто, казалось, не могло навести на мысль, что этотъ концертъ-его последній концерть, его requiem... Кто могь бы тогда подумать, что этоть хорь, эти пъвцы и пъвицы, повсюду дълившіе съ нимъ его успъхи, - чрезъ нъсколько дней вновь соберутся вокругъ него, но уже съ тъмъ, чтобы спъть своему вождю и руководителю "Въчную память". Среди восторга и восхищенія—никто не могъ видіть, что за плечами П. В. уже стояла смерть и властно простерла надъ нимъ зловъщія свои крылья... Такова судьба человъка: сегодня шумный усивхъ, бурные "недозволенные" аплодисменты, великолъпныя перспективы будущихъ, еще вновь превкушаемыхъ усивховъ, а сегодня-гробъ, и тихое скорбное пъніе: "Упокой Господи!"... Такова участь людей, всёхъ людей, безъ

Никакого не можеть быть сомнинія вы томь, что діятельность покойнаго П. В. Цвъткова имъла неоспоримое и громадное значение не столько для хора, которымъ онъ управляль, сколько вообще для старообрядческаго перковнокрюкового пънія. Значеніе морозовскаго хора, а, слъдовательно, значение и его руководителей, настолько тъсно соприкасается съ пъніемъ старообрядческимъ вообще, что трудно и даже невозможно отделить одно отъ другого. Всв знають, что какому бы то ни было успёху, въ смыслё искусства, пвніе старообрядческое обязано именно хору морозовскому. Исторія, впрочемъ, сохранила намъ имена півцовъ прежняго времени: Иванова, Обрубова и другихъ, но это-преданія объ отдільных личностяхь, отдільныхъ талантахъ, несвязанныхъ между собою никакою общею организацією, кром'в сроднаго всімь имъ природнаго таданта и дара Божьяго... Морозовскій же хоръ, какъ стройная организованная культурная сила-всегда способствоваль появленію и росту изв'єстнаго чувства соревнованія. Легче было работать въ области церковнаго пънія, сознавая, что существуеть пункть, на которомъ сосредоточены всв лучшія идеи и стремленія, касающіяся этой области... Не случайный таланть, не отдёльная личность, хотя бы и отмъченная перстомъ Божіимъ, но стройная и до сихъ поръ еще не вполнъ оцъненная культурная организація, идеалы которой-постоянное стремление къ совершенству. И пусть это стремление иногда и приводило къ нъкоторымъ поворотамъ съ дороги, считаемой большинствомъ за истинную, пусть въ этой организаціи были свои излишнія увлеченія, свои ошибки... Но все же это было-стремленіе впередъ, это былъ прогрессъ, было движеніе, которое единственно и вносило духъ жизни въ умирающее было искусство церковнаго знаменнаго пънія. И хотя самое пъніе еще жило, не умирая, пока оно было ремесломъ, а не искусствомъ! Искусствомъ же оно становилось иногда лишь въ проявленіяхъ отдільныхъ талантовъ, півцовъ-съ искрою любви и стремленія. Но во всей силѣ своего великольнія пьніе старообрядческое проявило себя именно въ организаціи морозовскаго хора. На него ссылались, съ нимъ сравнивали, съ него брали примъръ, а иногда, наоборотъ, сурово и ръзко критиковали и даже часто относились къ нему враждебно... Но (при всемъ этомъ) всегда съ нимъ считались, такъ какъ можно было не соглашаться съ его идеями и стремленіями, можно было даже протестовать противъ нихъ, но не признавать этого хора, игнорировать его и не считаться съ нимъ было невозможно. Это была и есть, какъ я сказалъ, крупная культурная сила.

Значеніе морозовскаго хора возросло особенно и получило, такъ сказать, осязательные результаты главнымъ и рѣ-шающимъ образомъ отъ публичныхъ концертовъ. Первый же изъ нихъ произвелъ громадное, ни съ чѣмъ несравнимое впечатлѣніе. Если старообрядцы, такъ или иначе, имѣли возможность судить о пѣніи (со стороны искусства и внутренняго значенія) до концерта, то лица иного исповѣданія съ изумленіемъ увидѣли, что съ ихъ глазъ спала какая-то завѣса, мѣшавшая имъ до того времени правильно судить о старообрядческомъ иѣніи. Концерты морозовскаго хора подняла изъ-подъ спуда все великолѣпіе знаменнаго пѣнія и показали обществу, какія мелодическія сокровища заключаются въ немъ, если къ нему относиться сознательно и съ любовью...

То, что началь И. А. Фортовь,—съ честью и громаднымъ усивхомъ довершиль И. В. Цвътковъ. Онъ вызвалъ на вольный свътъ знаменное пъне и представилъ предъ неожиданно-восхищенною аудиторіей всъ сокровища древнецерковныхъ мелодій: "Вотъ какимъ можетъ быть то самое раскольническое пъніе, которое вы называли "монотоннымъ", "утомительнымъ" и "наводящимъ лишь скуку"!..

И естественно, что впечатлъніе отъ перваго же концерта неизбъжно произвело живое дъйствіе: въ области пънія дъятельная жизнь началась въ самыхъ отдаленныхъ и укромныхъ мъстахъ Россіи. Повсюду возникли любительскіе хоры, начались спъвки, поднялись разговоры и разсужденія о пъніи, доселъ не поднимаемые, и къ самому пънію стали относиться уже не какъ къ ремеслу, но видъли въ немъ высокую отрасль искусства... А великолъпіе женскаго хора, организованнаго покойнымъ же П. В. Цвътковымъ (тоже великая его заслуга), вызвало на посильное подражаніе всъхъ, кто не связанъ условностями, мъшающими перейти черту ложнаго абсолютизма.

Весьма жаль, что размёры журнальной статьи не дають возможности высказаться подробнёе... Къ тому же и
неожиданная смерть П. В. застала всёхъ врасплохъ и трудно собрать въ одно цёлое разстроенныя мысли... Заключу
кратко: мнё самому приходилось неоднократно вести съ покойнымъ П. В. Цвётковымъ горячіе споры о пёніи и о
взглядахъ на него. Но какъ бы ни расходились иногда наши
убъжденія, я всегда сочту долгомъ признать, что въ лицё
покойнаго П. В. сошелъ въ могилу крупный дёятель въ
области церковно-знаменнаго пёнія. Его таланту во многомъ обязанъ хоръ Морозова и еще болёе обязано все старообрядчество поднятіемъ церковно-знаменнаго пёнія на
степень высокаго искусства. Память о П. В. Цвётковё не
угаснеть во все время, пока старообрядчество будеть номнить и самый хоръ, имъ руководимый!...

авлано верой эмет и В П выполно Я. Вогатенко. С эму сполните полно из полнот верой фолькова и протокования проток полното пол



# Церковно-общественная жизнь.

### Присоединеніе.

Между московскими старообрядцами, пріемлющими священство, переходящее отъ господствующей церкви, большую сенсацію произвело присоединеніе къ древлеправославной старообрядческой Церкви съ полнотою трехчинной іерархіи весьма виднаго и популярнаго д'ятеля-инструктора по садоводству и пчеловодству по Коломенскому у'взду, Московской губ., прикомандированному къ департаменту землед'ялія, Логгина Алекс'вевича Бояринова.

Онъ уроженецъ г. Спасска, Тамбовской губерніи, откуда въ Москвъ значительная часть бъглопоповцевъ, родственниковъ и земляковъ покойнаго извъстнаго дъятеля

М. О. Ясашнова.

Хотя въ корреспонденціи изъ г. Коломны (№ 12 "Церкви") и упомянуто о принятіи въ число м'єстной общины женій и нестроеній въ церковной жизни бътлопоповцевъ, за послъднее время даже старики поговаривають о необходимости соединенія съ старообрядцами Бълокриницкой ісрархіи, и только необходимо, чтобы наши дъятели во время явились на духовную жатву, ибо все созръло!..

#### Бутырское, Томской губ.

(Отъ нашего корреспондента).

Община, офиціально зарегистрированная, у насъ существуєть съ 1909 г., но священника своего не было: найзжаль изъ другого прихода версть за 80. Послёднее неудобство являлось довольно чувствительнымъ для нашего общества, особенно тёхъ его членовъ, которые бёдны или одиноки. И вотъ общимъ собраніемъ мы рёшили имёть своего священника и постановили просить преосвященнаго еписко-



Закладка храма въ с. Поръчьъ, Мало-Ярославскаго уъзда, Калужской губерніи. (Описаніе см. въ № 10 жур. "Церковь").

старообрядческой Л. А. Бояринова, но тогда онъ еще не быль присоединень, а пожелаль это сдёлать въ Москвъ у священника о. Гр. Карабиновича, котораго онъ зналь еще лъть иять тому назадь, когда о. Карабиновичь служиль у старообрядцевь, пріемлющихъ священство отъ господствующей церкви. Будучи основательно знакомъ со старообрядческой литературой, онъ все-таки, прежде чъмъ ръшиться на присоединеніе, пожелаль побестровать по душт съ о. Карабиновичемъ о современномъ состояніи бъглопоповства и о причинахъ ухода отъ нихъ самого о. Григорія и заявиль, что у него на родинт, въ Спасскъ, гдъ построенъ храмъ, и община состоитъ изъ двухъ тысячъ душъ, вслёдствіе бро-

па нашего Іоасафа рукоположить намъ во священники избраннаго нами изъ среды своихъ членовъ общины Ефрема Евстратова Смотрикова, который и былъ рукоположенъ преосвященившимъ владыкой Іоасафомъ 25 июля прошедшаго года. Нынъ стараніемъ новопоставленнаго священника о. Ефрема присоединено 3 семьи отъ господствующей церкви и еще одно семейство готово къ присоединенію. На-дняхъ нашей общиной получено разръшеніе имъть свою старообрядческую школу, и выдълено 15 десятинъ казенной земли для учителя. Предполагается также постройка храма, на что имъется уже планъ, утвержденный губернскимъ правленіемъ. Метрическія записи и всъ дъла, касающіяся общины,

ведеть нашь священикь. Только одинь существуеть недостатокъ у насъ, это неудовлетворительный хоръ пъвцовъ, но мы надъемся, что Господь поможеть устранить и этотъ недостатокъ.

### С. Новошулбинское, Томской губ. (От нашего корреспондента).

Здъшній приходъ старообрядцевь, пріемлющихъ священство, образовался изъ безпоповцевъ. Когда появились у насъ въ Сибири старообрядческіе священники, иъкоторые

время колокольню выстроили вновь, но колоколовъ, по скудости средствъ и неурожайности, не можемъ пріобръсти. И скучно, да дълать нечего.

#### Омскъ.

(Отъ нашего корреспондента).

За послёднее время въ Омске наблюдаются довольно частые переходы изъ разныхъ вёроисповёданій въ старообрядчество. Очень много вернулось въ лоно старообрядческой Церкви безпоповцевъ, а также и другихъ прежде по-



Закладка храма въ с. Поръчьъ, Мало-Ярославскаго уъзда, Калужской губерніи. (Описаніе см. въ № 10 жур. "Церковь").

изъ новошулбинцевъ приняли это священство, и для нихъ былъ рукоположенъ священникъ Антоній. Послёдній живъ еще и досель, но уже не служить, такъ какъ прослуживъ около 30 лётъ, отъ старости изнемогъ и служить не можетъ.

Сначала молились въ частныхъ домахъ, потомъ построили молитвенный домъ, въ которомъ однако не пришлось помолиться. Благодаря никоніанскому попу Олерову молитвенный домъ быль запечатанъ. Тогда попрежнему стали молиться въ частныхъ домахъ. Какъ жилось при такомъ положеніи, одинъ Богъ знаетъ. А между тёмъ, такъ продолжалось въ течение двадцати лътъ. Съ дарованіемъ свободы и новошулбинцы, над'ясь на волю Божію, приступили ко святому делу, къ постройке церкви, которая и была окончена въ 1908 году, затъмъ и освящена во имя святителя Николы. Освящение совершаль преосвященный епископъ Іоасафъ томскій, въ сослуженіи мъстнаго священника о. Тимовея и четырехъ прівзжихъ и двухъ стихарныхъ. Въ томъ же году, въ декабръ мъсяцв вспыхнувшій на колокольнв пожарь уничтожиль последнюю съ колоколами. Внутренность церкви не пострадала, хотя и пришлось кое-что поправить. Въ настоящее

чему-либо отъ старой въры отпавшихъ. Въ мъстной моленной съ каждымъ разомъ становится все больше и больше народу, а гостившій здъсь на второй недълъ поста о. Өедоръ едва успъвалъ справляться съ требами. Очень много было также у него говъльщиковъ.

Омскіе городскіе заправилы об'вщають разсмотр'вть старообрядческое ходатайство объ отвод'в участка земли для храма ихъ и проч. въ самомъ теперь уже непродолжительномъ времени. Не обманули бы только.



Свъть жизни.—Къ Благовъщенію Пресвятой Богородицы, ст. епископа Михаила.—Противообщинники, ст. Мірянина.—Одинъ изъ признанныхъ іерарховъ, ст. Шалаева.—Обзоръ печати.—Среди миссіонеровъ.—Отвъты редакціи.—Въ совътъ всероссійскихъ съъзловъ.—П. В. Цвътковъ, ст. И. Кириллова.—Пъцу-художнику, ст. Я. Богатенко.—Церковно-общественная жизнь.—Изъ жизни господствующаго и иныхъ исповъданій. Рисунки и снимки.

#### новыя книги,

отпечатанныя съ древнихъ рукописей церковно-славян. шрифтомъ, ПРОЛАЮТСЯ

въ сель Городив, Нижегор. губ.,

#### у П. А. Овчинникова:

Севаста Арменополя,— цвна безъ пересылки 4 руб., пересылка за 2 фун. Матеея (Правильника),— цвна безъ пересылки 3 руб., пересылка за 2 фун. Номоканонъ при Большомъ Требникъ, изслъдование Павлова, цвна 3 р. безъ пер.,

пересыяка за 2 фун.
Три отвъта старообр. пріемлющ. священство безпоповцамъ небрачнымъ въ 32 па году, т.-е. 1779 г., цёна 50 к. безъ пере-

CLITCH

#### Новыя книги:

Еп. Иннокентій. Слова и рѣчи (арестъ съ книги снятъ). Ц. **60** к. Еп. Михаилъ. Апологія старообрядчества. Ц. **40** к.

**Его же.** Методика Закона Божія. Ц. **50** к.

В. Е. Макаровъ. Очерки по исторіи старообрядчества. Ц. 40 к. Д. С. Варакинъ. Исправленіе книгъ при патр. Никонъ. Ц. 30 к.

Главный складъ изданій: Москва, Пятницкая, д. 83, кв. 13. И. В. Галкину.

Книгопродавцамъ уступка.

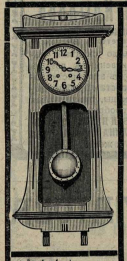
#### ПОЧЕРКИ

самые дрож. и сквер. исправ. кажд. въ 2—3 мѣс. на бѣглые контор. и красивые, ЛИЧНО и ЗАОЧНО. Правила, почерки и образцы 13 шрифт. высыл. за семикоп. марки. Плата доступная. Успѣхъ гарантированъ. Золотыя медали за сист. преподаванія.

Москва, Уланскій пер., д. Липгартъ.

Телеф. 222—25.

Присяжный каллиграфъ П. В. Москвинъ.



# ПАВЕЛЪ БУРЕ.

поставщикъ Двора ЕГО ВЕЛИЧЕСТВА.

Москва, Кузнецкій Мость, уголь Неглинной.

С.-Петербургъ, Невскій проспектъ, № 23.

большой и РАЗНООБРАЗНЪЙШІЙ ВЫБОРЪ

#### КАРМАННЫХЪ ЧАСОВЪ собственной фабрики,

а также

#### СТЪННЫХЪ ЧАСОВЪ-РЕГУЛЯТОРОВЪ.

"STYLE MODERNE ET RENAISSANCE", РЪЗНЫХЪ НА КРОНШТЕЙНАХЪ, БРОНЗОВЫХЪ ДОРОЖНЫХЪ, СЪ БАШЕНН. БОЕМЪ ПОЛУЧАСОВЪ И ЧЕТВЕРТЕЙ.

Иллюстрирован. прейсъ-курантъ за № 227 высыл. по требованію безплатно.

#### Николай Сергвевичъ БольШаковъ

МОСКВА, Старая площадь, у Ильинских в воротъ

Антикварная, книжная и иконная торговля С. Т. Больщакова Н-ковъ. Древнія иконы, книги, старинныя вещи. Новые старообрядческіе книги, иконы, кіоты, лѣстовки, мѣдные кресты, эмалевые складни, цѣпи и пр. Телефонъ 211-31.

Подробный каталогъ высылается немедленно за 2 семикопеечныя марки.

#### Наслъдники М. П. ВОСТРЯКОВА,

МОСКВА, Ильинскія ворота, № 12. НИЖЕГОРОДСКАЯ ЯРМАРКА, Бубновская площадь, 3—4.

Иконы древ. и нов. Кіоты. Древнія и старообряд. книги и литература. Старинныя русскія вещи. Лѣстовки, мѣдно-литые иконы и кресты. Старообряд. церковные сосуды. Эмалевые, подь старое складни и цѣпи. Всякаго рода корреспонденцію посылать: Н. М. Вострякову.

запрвами: и и утверди безъ пересылки: въ обложкъ 5 руб. 50 к., въ коленкоровомъ съ тисненіемъ переплетъ 6 р. 75 к., въ кожаномъ переплетъ 8 р виь: Четыре стихъ и: 1) Господь вселенную и полный **EPH**AH ИЗЪ стихъры: печати и И на Дому Твоему каждомъ выходъ: Блаженна. поступилъ печати лѣпоту ся гласѣ: **На малъй** ѣ Богоридичны. подобаетъ Святыя Bb какъ пdл облече, прочія насто-

SHAPPING SHAPEHHOE ITHE SHAPEHHOE IITHE SAA TO ANTE HOLD IN THE HAPETO ANTE HA

Это точный быразецъ печатных крюковых книгъ. Печатаются въ двъ краски, нахорошей бъмать. Подробности въ каталогъ, который по требованию высылается немедленно, безплатно.



#### Елисей Ивановичъ СИЛИНЪ.

Москва, Никольская, «Славянскій Базарв». Телеф. 72-13.

Художественные иконы, кіоты, иконостасы, кресты, хоругви и церковная утварь.

Принимаются заказы на стильныя иконы и церковныя работы подв наблюденіемв художениковь.

При магазинъ находится отдъленіе русскихъ древностей, иконъ, серебра, матеріи, цъпей и проч.

Фирма существуетъ съ 1853 года.

# **МАСТЕРСКАЯ** — ИКОНОПИСИ

Въс. палехи, губ., принимаетъ исполненіе заказовъ на иконы, какъ въ отдъльности, такъ и для цълыхъ иконостасовъ; равно и церковную роспись и реставрацію древнихъ иконъ и картинъ. Исполненіе въ стиляхъ: живописномъ, фряжскомъ, греческомъ, строгановскомъ, новгородскомъ и др.; на деревъ, полотнѣ, металлахъ и стеклъ.

# Н-ки В. В. Крылова

ВЪ НОВОЧЕРКАССКЪ НА-ДОНУ, Фирма существуетъ съ 1855 года. Симъ доводятъ до свъдънія попечителей молитвенныхъ домовъ 
и церквей, что въ виду наступившаго Великаго поста и приближающейся св. седмицы, принимаются 
заказы на старообрядческія ручной работы СВЪЧИ ИЗЪ НАТУРАЛЬНАГО ПЧЕЛИНАГО ВОСКА

бълаго и желтаго.

# Торгово-Промышленное Т-во Я. М. ФИЛАТОВА.

Москва, Никольская, д. графа Шереметева.



Отдѣлъ металлическій.

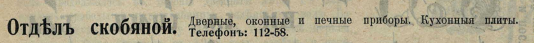
Аллюминій, никель, олово, свинець, цинкъ, баббить, мѣдь въ штыкахъ, листахъ и проволокѣ, разныя мѣдныя трубы, сталь, желѣзо, проволока, гвозди и проч. Телефонъ: 6-59, 43-02.

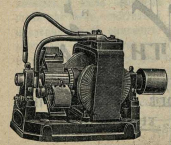


Отдълъ водопроводно-канализаціонный.

Всѣ принадлежности для водопровода и канализаціи. Тел. 201-02.

Отдѣлъ принадлежностей для парового и водяного центральнаго отопленія. Радіаторы, батареи, ребристыя трубы и разные элементы. Вентиляціонные клапаны, котлы и проч. Телефонъ: 112-58.





Отдѣлъ инструментальный. Инструменты кузнечные, столярные; заводскія, фабричныя и желѣзнодорожныя принадлежности. Телефонъ: 112-58.

Отдълъ техническій. Трубы, краны бронзовые и чугунные, болты, винты, заклепки, гайки и проч. Телефонъ: 112-58.

Отдълъ электротехническій. Принадлежности для освъщенія, передачи силы, сигнализацій; лампы накаливанія и арматура; принадлежности для гальванопластики и проч. Телефонъ: 137-15.



HATOHSDATERBOTED MOCKOBORATO CTADOODORALOCHATO DOZTO

ПОСТАВЩИКИ ДВОРА ЕГО



императорскаго величества

ТОРГОВО-ПРОМЫШЛЕННОЕ ТОВАРИЩЕСТВО

МОСКВА-ПЕТЕРБУРГЪ-ЯРОСЛАВЛЬ.

Церковная утварь. Полное оборудованіе церквей, часовень и склеповь. Парча. Колокола. Церковная живопись и иконопись. Иконостасы, гробницы и кіоты. Издълія церковной утвари изъ золота, серебра, драгоцінных камней, бронзы, кости, дерева, мрамора и желіза во всіху стиляхь. Готовые художественные предметы церковнаго обихода въ стиляхъ христіанской эры, начиная съ первыхъ въковъ христіанства (катакомбъ) до нашихъ дней. Стильная парча и другія шелковыя ткани для облаченій и церковныхъ предметовъ. Художественное шитье золотомъ, серебромъ, жемчугомъ, шелками и бисеромъ плащаницъ, воздуховъ, пеленъ, хоругвей и завъсъ для Царскихъ вратъ. Иконостасы: бронзовые, деревянные ръзные и крашеные, мраморные и басменные.

#### За послъднее время нами обслужены слъдующіе старообрядческіе храмы:

- 1) Молитвенный домъ общины старообрядцевъ поморскаго брачнаго согласія въ С.-Петербургъ, Тверская улица.
- 2) Молитвенный домъ Г. К. Горбунова на ст. Середа, село Киселево, Ярославской ж. д.
- " Н. Т. Кацепова, Москва, Н. Басманная.
- " П. Т. Кацепова, ст. Воскресенскъ, Каз. ж. д.
- "П. П. Кокушкина, Москва, Николо-Ямская ул. "М. Е. Дороднова на ст. Середа, Яросл. ж. д.
- 7) Многіе молитвенные дома по распоряженію Ар. Ив. Морозова.
- 8) Храмъ С. М. Бубнова, с. Телеменское, Томской губ.
- 9) Храмъ С. Д. Соловьева въ с. Зуевъ.
- 10) Дрезненское общество старообрядцевъ, ст. Дрезна, Нижегор. ж. д.
- 11) Н. И. Симонова, село Яковлевское, Костромской губ.
- 12) Храмъ 2-го общества старообрядцевъ поморскаго брачнаго согласія, Москва, Токмаковъ пер.
- 13) Храмъ въ Егорьевскъ, Каз. ж. д., по заказу Брехова. 14) Молитвенный домъ свящ. о. Исаакія Носова, Москва, Садовая ул. 15) "Бр. Лебедевыхъ, Москва, Генеральная ул.
- 16) Храмъ Н. А. Бугрова, Нижній-Новгородъ.
- 17) Московскому Рогожскому кладбищу исполненъ звонъ на 2000 пудовъ.
- 18) Для общины Каринкинской.
- Замоскворъцкой.
- замоскворъцкои.
  Покровско-Успенской, что на Нъмецкомъ рынкъ.
- 21) Храмъ въ Ржевъ, по заказу В. А. Поганкина и А. К. Немилова.

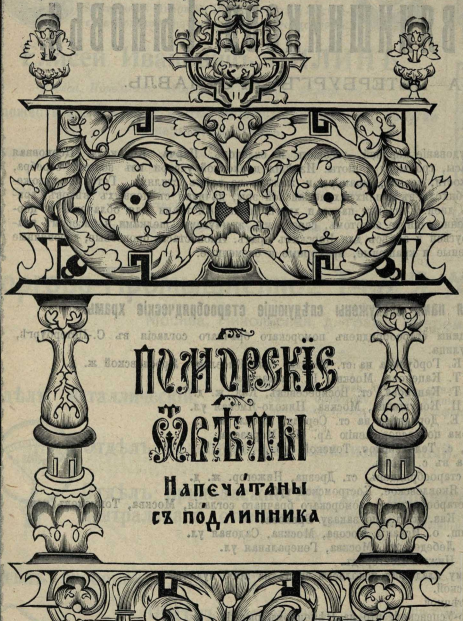
И много другихъ храмовъ и моленныхъ по заказамъ частныхъ лицъ.

Вышель новый иллюстрированный каталогь парчи и предметовь для облаченій священнослужителей.

Иллюстрированные прейсъ-куранты и смъты высылаются безплатно по первому требованію.

Книгоиздательство Московскаго Старообрядческаго Братства Честнаго и Животворящаго Креста Господня НАПЕЧАТАЛО

# NOMOPCKIE OTBBTH.



Это замѣчательнѣйшее произведеніе старообрядческой литературы было напечатано впервые за границей въ 1884 г. Изданіе это давно все распродано и составляетъ библіографическую ръдкость. За него платили 10— 15 р., теперь же нельзя его достать и за болъе высокую цъну. Нужно однако сказать, что "Поморскіе Отвъты" заграничнаго изданія напечатаны съ сокращеннаго списка Отвътовъ. Этотъ списокъ почти на половину сокращенъ противъ подлинника. Новое изданіе "Поморскихъ Отвътовъ" братское книгоиздательство напечатало со списка, провъренна-го по подлиннику, по тому самому, который быль представлень синодальному миссіонеру іеромонаху Неофиту за подписью выборныхъ отъ выговскихъ (поморскихъ тоже) пустынножителей. Въ этомъ изданіи сохранены всъ особенности выраженій подлинника, оно воспроизведено слово въ слово, буква въ букву съ оригинала, въ томъ самомъ видъ, въ какомъ они вышли изъ подъ талантливаго пера знаменитыхъ старообрядческихъ писателей братьевъ Денисовыхъ, обезсмертившихъ свое имя этимъ дивнымъ твореніемъ. Напечатаны "Поморскіе Отвъты" четкимъ, убористымъ, красивымъ славянскимъ шрифтомъ. Въ этой огромной книгъ 603 страницы. Впереди отвътовъ помъщена подробная ихъ исторія, занявшая 16 страницъ. "Поморскіе Отвѣты" въ изящной обложкѣ съ красивой заставкой поморскаго творчества, воспроизведенной въ четыре краски.

Несмотря на большія затраты по изданію "Поморскихъ Отвѣтовъ" и провѣркѣ ихъ по подлиннику, братское книгоиздательство, заботясь исключительно о широкомъ распространеніи старообрядческой литературы, назначило имъ цѣну только

# ТРИ рубля,

съ пересылкой 3 р. 60 коп.

250

Вышисывать книгу по адресу: Москва, Б. Каменщики, домъ № 3, Старообрядческому Братству Честнаго Креста.