ордена Ленина

BUBILIOTEKA GGGP им. В. И. ЛЕНИНА

# ГОДЪ ИЗДАНІЯ ЧЕТВЕРТЫИ. Государственная

СТАРООБРАДЧЕСКИЙ

Hebkorho-Ormeclerhpin

ВЫХОДИТЪ ЕЖЕНЕДЪЛЬНО.

На годъ . . . . , полгода . . .

" мьсяць. — ", 50 ", Допускается разерочка: къ 1 му января высылаются 2 руб., къ 1-му мяя 2 руб. и къ 1-му сентября 1 руб. Квига ин. Никодима высылается по получени послъдяято взноса. Объявленія печатаются послъ текста—25 коп. за строку петита.

АДРЕСЪ РЕДАКЦІИ и КОНТОРЫ: Москва, Биржевая площадь, домъ т-ва Рябушинскихъ. Телефонъ 204—43. За перемъну адреса уплачивается 25 коп.

Редакція открыта ежедневно, кром'в воскресных и праздничных дней, отъ 10 до 6 час. вечера.

Редакторъ принимаетъ въ понедъльникъ и среду отъ 12 до 2 час. дня. Рукописи, присланныя безъ обозначенія условій, считаются безплатными; не принятыя къ печати сохраняются два мъсяца и затъмъ уничтожаются; обратно пересылаются только по уплать стоимости пересылки.

#### СВАТЦЫ.

положения в поль.

ВОСКРЕСЕНЬЕ, 24 (Нед. 8 по Пятидесятниць. Глась 7). Св. муч. Христины. Свв. страстотернець князей русскихь, с6ою брату по лоти Бориса и Гльба, нареченных во св. крещеніи Романа и Давыда.

ПОНЕДЪЛЬНИКЪ, 25: Успеніе св. Анны, матери святой Богородицы. Преп. и блаженныя Олимпіады. Преп. Евпраксін. Успеніе пр. отца нашего Макарія, желтоводскаго и унженскаго чудотворца.

ВТОРНИКЪ, 26: Св. свящ. муч. Ермолая и иже съ нимъ Ермиппа и Ерпократа. Св. преподобномуч. Парасковіи.

СРЕДА, 27: Св. великомуч. Пантелеймона. Пр. матери нашел Анеисы.

Св. блаженнаго, иже Христа-ради юродиваго, Николы, нарицаемаго Кочанова,

Св. олаженнаго, иже христа-ради юродиваго, Николы, нарицаемаго Кочанова, новгородскаго чудотворда.
ЧЕТВЕРГЪ, 28: Свв. апостолъ Прохора, Никанора, Тимона и Пармева. Свв. муч. Евстафія и Акакія.
Въ той же день празднуємъ Явленіе Иконы Смоленскія Пресвятыя Владичицы нашея Богородицы Одигитріи.

ПЯТНИЦА, 29: Свв. муч. Калинника и Өеодотіи.
СУБОТА, 30: Свв. апостолъ Силы, Силуана и иже съ ними. Св. Іоанна

#### Всенощное бдѣніе.

Всенощное бдініе состоить изъ трехъ частей: вечерни, утрени и перваго часа.

Наступаетъ вечеръ... Кончается суета дълового дня.

Скоро наступить покой ночи.

Отдыхъ... Но въ тишинъ вечера хорошо было бы обозръть проведенный день. Въ большихъ торговыхъ предпріятіяхъ заведенъ порядокъ подводить итоги дню. Подсчитывать сумму торговли, долги и полученія... Само собой разум'вется, такъ и нужно: для правильнаго хода дела нужно представлять себъ ясно каждый день; обревизовать ходь торговой машины за день, чтобы исправить тамъ, гдв что-нибудь неладно. Намвтить, что сделать на другой день. Даже добрая хозяйка подсчитываеть расходы дня, чтобы опредёлить, не перешла ли она сегодня того, что ей назначено на день; не нужно ли на завтра въ чемъ-нибудь стъснить себя, чтобы свести концы съ концами?

Но у человъка-христіанина есть діло поважні хозяйства и торговли. Онъ поставленъ Господомъ на "иной торгъ". "Куплю двите, дондеже пріиду". Господь поставиль его на службу свою и въ свое время потребуетъ отчета въ этой службъ. Онъ спроситъ: "Куда мы дъли данные Имъ талантыразумъ и волю, что пріобрели на работе Божіей?"

И понятно, гораздо нужное, чомъ подсчитывать конторскія книги, подвести итоги тому, что сдѣлано нами на этомъ ,,духовномъ торгу". Разбогатѣли мы здѣсь или обѣднѣли за день. Прибавили что-нибудь къ даннымъ для оборота талантамъ или зарыли ихъ въ землю, можетъ быть, расточили ихъ, "живя блудно".

Друзья, я потеряль день, воскликнуль одинь изь лучшихъ римскихъ императоровъ, вспомнивъ, что онъ въ теченіе цілаго дня не оказаль никому изь своихъ подданнныхъ никакой милости. "И я потеряль день", —должень повторить за нимъ каждый христіанинъ, если въ продолженіе всего дня онь вель себя такъ, что другіе не видели въ делахъ его Свюта Христова (Мв. 5, 16) и не прославили въ немъ Отца Небеснаго.

Мы потеряли день, если не осушили ни одной слезы у несчастнаго, не облегчили ни одной горькой нужды своей помощью, не положили ни одного камешка въ зданіе царства Божія на земль.

Но въдь изъ дней слагаются мъсяцы и годы, а изъ нихъ слагается вся наша жизнь, подумаемъ объ этомъ. Пройдутъ дни за днями. Пройдеть она, откроется предъ гржшникомъ ввиность, и онъ съ ужасомъ тогда скажетъ себв: "Да, я потеряль безвозвратно всю свою жизнь".

Итакъ, нужно подводить итоги каждому. Для того, чтобы "подвести эти итоги", Церковь и установила особое моленіе в<sub>ъ</sub> чась вечерній. Особое богослуженіе, въ которомъ она пѣснопвніями и св. Писаніем в хочеть расположить насъ къ тому, чтобы мы "собрали душу свою" передъ сномъ ночнымъ, который, можеть быть, будеть для нась и последнимъ сномъ "въ смерть", осмотрълись и взвъсили дни свои при свътъ молитвенно-просвъщенной совъсти... и тихомъ незаходимомь свътъ Христова слова.

Это богослужение-вечерня \*).

Въ сумракъ почти неосвященнаго храма начинается

"Возстаните"... Встаньте...—приглашаетъ діаконъ, --стряхните съ себя суету дня, забудьте о дёлахъ дневныхъ и соберите всю силу молитвы, все свое внимание къ въщаниямъ

"Слава Святъй Единосущнъй, Животворящей и Нераздълимъй Троицъ, всегда и нынъ и присно и во-въки въкомъ", -начинаеть службу іерей.

Мы знаемъ, что все богослужение Церкви въ своихъ пъснепвніяхь и обрядахь изображаеть, такь сказать, дийствіем исторію спасенія челов вчества, всю, книгу бытія человвчества", весь его скорбный путь, отъ Эдема на Востокв, до явленія Господа Христа. И потомъ раскрываетъ намъ сосовершонное Христомъ дъло, жизнь Церкви воинствующей и небесной.

Вечерня—первая служба дневного церковнаго круга. Кругъ начинается съ вечерни, потому что и день церковный и библейскій считался съ вечера. "И бысть вечеръ и бысть утро день первый"... Какъ первая служба круга, вечерня и изображаеть самое начало исторіи "бытія человическаго". Вечерня изображаеть ранній вечерь (по теперешнему сказали бы раннее утро) исторіи міра и человъка.

Радостенъ и свътелъ быль этотъ благоухающій первый вечеръ новорожденнаго міра.

Только что по творческому слову вышла изъ небытія чистая, какъ невъста, земля.

И "вся быша добро звло"...

Господь дивно великій одвается въ свъть, какъ шатеръ простираетъ небо... Непоколебимо утверждаются законы жизни міровъ. По мудрымъ законамъ тяготвнія—на горахъ (на сферъ земли) стоятъ воды. Миріады свътиль освътили землю. И гдв быль только хаось, рождается живая жизнь. Небесныя веды питають землю и родять быліе травное. Звіри, птицы, пресмыкающіеся наполняють ліса, горы. Земля наполняется произведеніями всемогущей руки Божіей. Онъ создаль зелень для скота и плоды для человъка. И Его всемогущая сила "держить во власти" міръ и обновляеть лицо земли духомъ своимъ.

Онъ даль жизнь. Онъ поддерживаеть ее...

Этотъ величественный моментъ и изображаетъ Церковь въ псалмъ 103: "Благослови, душе моя, Господа"...

Священникъ и діаконъ обходять храмъ съ кадиломъ. Онміамъ ладана изображаєть в'вяніе Духа Божія, Который, по слову Библіи, носился и надъ первозданнымъ міромъ, рождаль жизнь своею Божественною силою.

"И духъ Божій ношашеся верху воды".

Міръ началь свое бытіе.

Вънецъ творенія—человъкъ закончиль семидневное дъло

Божіе. И Господь "поселиль челов'яка въ раю, въ Эдем'я на Востоцъхъ".

Первые люди жили въ постоянномъ общении съ Богомъ, невинные и безсмертные, около Древа Жизни. Отверстыя врата алтаря (изображающаго одновременно и рай-жилище Адама въ прошломъ-и жилище Божіе въ небесахъ) напоминають нам'ь обь этой счастливой жизни первыхъ людей.

Но... блаженство людей было не долгимъ. Согръшилъ человъкъ. И изгналъ его Господь "на плачь и скорбь".

Двери рая затворились за гръшникомъ. Отнято у него Древо Жизни, и осужденный на смерть, онъ за вратами рая, среди труда, дающаго часто только треніе и волчцы, плачеть о потерянномъ блаженствъ.

Въ знаменование этихъ скорбныхъ дней падения и изгнанія затворяются царскія врата.

Священникъ читаетъ вечернія молитвы.

А народъ "предъ затворенными грфхомъ вратами" молится въ великой ектеніи о помилованіи. Выражаетъ скорбь свою о гръхахъ, закрывшихъ рай для перваго человъка и закрывающихъ его для всёхъ ходящихъ путями грёха.

"Блаженъ мужъ, иже не иде на совътъ нечестивыхъ".

Счастливъ человъкъ, который не идетъ на собрание злыхъ и не ходитъ путями неправедныхъ и не сидитъ въ собраніи развратителей, который въ законъ Господа полагаетъ путь воли своей и о законъ Его размышляеть онъ день и ночь!

Онъ будеть какъ дерево, посаженное при потокахъ водъ, которое приносить плодъ свой во время свое, и листь котораго не вянетъ. Во всемъ, что снъ ни дълаетъ, успъетъ.

Не такова участь нечестивыхь: они, какъ прахъ, возметаемый вътромъ (съ лица земли). Не устоятъ нечестивые на судь, и грышники-вь собраніи праведныхь. Ибо знаеть Господь путь праведныхъ, а "путь нечестивыхъ погибнетъ".

Въ воскресные дни вследъ за первымъ псалмомъ читаются второй и третій. Они раскрывають ту же мысль, что и въ первомъ: мысль, что Господь не оставляетъ праведныхъ... Напрасно враги замышляють злое противь праведнаго, Господь защита его (2 псал.). Онъ защищаетъ праведнаго днемъ и въ ночномъ снъ и праведнику не страшны нападенія враговъ (псаломъ 3). По принятому толкованію, тѣ же псалмы изображають въ то же время и жизнь Ходатая міра—Единаго Праведника Христа.

Онъ Единъ Блаженный Мужъ, Который не сотворилъ грѣха.

"Для върующихъ въ Него Онъ-Древо Жизни, принесшее имъ обильный плодъ, не умирающій и вѣчно живой, какъ листь, всегда растущій, который не изсохнеть и не опадеть. Нечестивыхъ же и демоновъ Онъ разсветъ, какъ прахъ. На Него ополчились цари и начальники, но Онъ посрамилъ и побъдиль ихъ, сдълавшись Царемъ своей Церкви. Какъ Сынъ Божій и Пастырь кръпкій, Онъ пріобръль язычниковь въ свое наследіе и объединиль концы земли. Оскорбители Его, укоряющіе и гонящіе Его, умножились и умертвили Его на кресть: но Онъ, будучи всегда съ Отцомъ и безстрастный по Божеству, страдалъ плотію и сдёдался Заступником в и славою нашею". "Аще уснувъ умре, но яко спяй, возбудися. Тёмъ и возстани, какъ сказано, и спаси мя, Боже, яко Ты вся враги сокрушиль еси, и отъ Господа спасеніе и на людехъ Твоихъ" (на насъ върныхъ).

"Плачъ Адама" у затворенных в дверей рая еще сильнъе и ярче выражается, далве, въ стихахъ 140, 141 и 129 псалма: "Господи воззвахъ", гдъ мы молимъ Господа, чтобы Онъ приняль нашу вечернюю молитву, какъ жертву вечернюю, какъ виміамъ благоуханный, и извель изъ темницы гръха на путь правды, вернуль свътлый рай свой.

"Господи! Къ Тебъ взываю; поспъши ко мнъ внемли голосу моленія моего, когда взываю къ Тебъ, услышь меня, Гос-

<sup>\*)</sup> Читатель долженъ имъть въ виду, что мы объясняемъ вечерню, входящую въ составъ всенощнаго бдънія.

поди. Пусть направится молитва моя, какъ виміамъ, предъ Лице Твое, пусть возд'вяніе ружь моихъ будетъ Тебъ жертвой всчерней. Выведи изъ темницы душу мою, чтобы славить Имя Твое. Вокругъ меня соберутся праведные, когда Ты явишь мнъ благод'вяніе".

Всё эти пъснопънія печальны и скорбны, соотвътствуя, какъ мы сказали, плачу у дверей рая. Но извъстно, что Госнодь не покинуль людей и послъ ихъ гръхопаденія. Онь далъ имъ "обътованія" о Господъ Спаситель, Который придетъ и сотретъ главу змія. И вотъ, это обътованіе находить свой отзвукъ въ пъснопъніяхъ вечерни. Ветхозавътные стихи соединяются съ новозавътными, въ которыхъ выражается радость человъка о совершонномъ Господомъ дълъ спасенія, прославляется праздникъ или святой. Эти пъснопънія называются стихирами "на Господи воззвахъ".

Въ видъ перехода къ "утру спасенія" поются догмативныя вдохновенныя пъсни, называемыя догматиками и богородичными.

Догматики—полное изложение учения о Господъ Ісусъ Христъ, о соединенныхъ въ Немъ Божеской и человъческой природы. Поэтическая передача раскрылась въ 3-мъ членъ сумвола въры и въ трудахъ 3, 4, 5 и 6 вселенскихъ соборовъ.

Творецъ догматиковъ—величайшій изъ христіанскихъ поэтовъ св. Іоаннъ Дамаскинъ. Онъ былъ поистинѣ пѣвецъ Богоматери. Когда Св. Дѣва исцѣлила его отрубленную руку, Она завѣщала ему сдѣлать эту руку тростью скорописца для восхваленія дѣлъ Божіихъ, и первымъ, что написала эта рука, была вдохновенная пѣснъ Богоматери: "О Тебѣ радуется"... Позже, когда "старецъ" св. Іоанна замкнулъ ради послушанія его уста, Она же, Богоматерь, открыла ихъ.

— Зачёмъ ты заградилъ источникъ, который можетъ источать сладкую изобильную воду, воду, лучшую той,которая истекала чудесно изъ камня въ пустынъ, воду, которую объщаль Христось самарянкъ, сказада она въ видъніи старцу.-Не заграждай источника, пусть онъ изобильно течеть и пройдеть всю вселенную, напояя ее своими водами и претворяя ихъ въ чудную сладость; пусть жаждущіе стремятся къ этой водь, и кто не имъеть серебра чистой жизни, пусть продасть свои пристрастія и, подражая доброд'ятели Ісанна, пріобр'ятеть черезь нее чистоту въ в'яр'я и д'ялахъ. Онь возьметь гусли пророковь. Псалтырь Давыда и воспоеть Господу Богу новыя пъсни, и пъсни тъ превзойдутъ пъсни Моисея и Маріамъ. Языческія п'всни Орфея, о которыхъ повъствуется въ басняхъ, ничто передъ ними. Онъ будетъ подражателемъ херувимскимъ пъснопъніямъ и творцомъ великихъ духовныхъ небесныхъ пъсней...

И онъ сталь Ея пъвцомъ по преимуществу. Октай быль высшимъ его твореніемъ.

Св. Дъва Марія, воспътая въ догматикахъ, была "небесной дверью" для согръшившихъ. И лъстницей на небо, по которой сошелъ на землю Сынъ Божій, и люди восходятъ на небо. Черезъ Нее въ Сынъ Ея примирились небо и земля. Это событіе примиренія неба съ землей, Бога съ людьми, изображается въ слъдующихъ дъйствіяхъ вечерни.

Снова открыты двери алтаря. Священникъ въ предшествіи діакона выходитъ боковыми, а не царскими дверями, изображая Господа, Который пришель на землю не въ славъ царской, а въ зракъ раба, какъ *тихій світть вечера*, скрывши солнечную Божественную славу свою.

И входить въ алтарь черезъ врата царскія, знаменуя, что черезъ Господа Христа и смерть Его "царскія врата неба" подняли "свои князи", свои верхи, и открылись для всёхъ идущихъ за Господомъ.

"Премудрость прости",—возглашаетъ діажонъ. Стойте прямо. Будьте внимательны. Иначе: "Вознесите мысли и дѣла

свои отъ земли, и уразумъемъ откровение благъ" (св. Германъ).

"Свъте тихій".

Ісусе Христе, —поетъ хоръ. —Тихій свѣтъ святой славы безсмертнаго Отца Небеснаго святаго, блаженнаго! Мы, доживши до заката солнца и видя вечерній свѣтъ, воспѣваемъ Бога Отца, Сына и Святаго Духа. Сыне Божій, дающій жизнь! Ты достоинъ, чтобы воспѣвали Тебя во всѣ времена благоговѣйными голосами: потому міръ и прославляетъ Тебя.

Прекрасенъ разсказъ о происхожденіи пъсни "Свъте тихій".

На одной изъ јерусалимскихъ горъ сидълъ мудрый старецъ. Это быль патріархъ Софроній. Его задумчивый взглядь долго бродилъ по необъятно-раскинувшемуся передъ нимъ горизонту и, наконецъ, остановился на потухающихъ лучахъ палестинскаго солнца. Кругомъ царила глубская тишина. Живительный вечерній воздухъ напоень быль пріятной прохладой и сильнымъ запахомъ горныхъ цвётовъ. Картина за картиной проходили передъ умственнымъ взоромъ патріарха. Онъ представляль себь, какъ здысь, на той же горь, передь своими страданіями взираль на Іерусалимъ Спаситель. Тогда такъ же, какъ и теперь, тихій свъть заходящаго солица падаль на стъны и улицы славнаго города. И склонявшееся къ западу вещественное солнце склонило умъ патріарха къ представленію себ'в Солнца невещественнаго, т.-е. Сына Божія, Который сошель къ темному человъчеству, чтобы просвътить и возстановить его. Радостью наполнилось сердце мудраго старца, и изъ его восторженныхъ устъ полилась вдохновенная пъснь:

 Свъте тихій!—раздался дрожащій старческій голосъ натріарха.

И съ твхъ поръ въ теченіе многихъ ввковъ оглашаетъ наши храмы эта священная пвснь, и она никогда не потеряетъ своей сввжести и умилительности.

Въ праздники вслъдъ за прокимномъ, т.-е. короткимъ стихомъ изъ священнаго Писанія, читаются пареміи. Такъ называются избранныя мъста изъ священнаго Писанія Ветхаго Завъта, содержащія въ пророчествахъ или прообразахъ указаніе на событіе воспоминаемаго праздника. Въ праздники Богородичны, напримъръ, читается о видъніи Іаковомъ лъствицы, бывшей прообразомъ Богоматери, нашей лъствицы къ небу.

На Воздвиженіе — о древѣ, брошенномъ Моисеемъ для услажденія горькихъ водъ Мерры, дерево это преобразовало Крестъ Господень... и т. д.

Послѣ пареміи читается сугубая ектенія—,,Рцемъ вси". Сугубой она называется потому, что здѣсь возглашеніе "Господи помилуй" повторяется трижды.

"Господи помилуй", по словамъ блаж. Симеона Солувскаго, въ сущности единственная молитва, какая можетъ исходить изъ нашихъ устъ. Намъ не слёдуетъ просить ни о чемъ другомъ, кромв помилованія. Какъ согръшившіе, осужденые, мы не можемъ и дерзнуть говорить что-либо, кромв "помилуй", Владыкъ Нашему, Котораго мы столь опечалили, продолжаемъ опечаливать гръхомъ (Симеонъ Сол.).

Прошенія сугубой ектеніи не требують объясненія. Можеть быть не ясно разв'в посл'яднее прошеніе о плодоносящих и труждающих в.

Кто это плодоносящіе и доброд'вющіе, труждающіеся?

Плодоносящими называются тѣ, которые снабжають храмъ припасами, потребными для богослуженія, напримѣръ, виномъ, елеемъ, оиміамомъ, свѣчами, или дають деньги для пріобрѣтенія этих вещей.

Доброд'вющіе, это—т'в, которые жертвують собственно на украшеніе храма, на поддержаніе в'ь немъ благол'впія, или на нужды б'вдныхъ, питаємыхъ отъ лепты церковной. Подъ

труждающимся (работающими) разум'й отся: прислуга при храм'й, стерегущіе его, наблюдающіе за чистотою храма и вещей, къ нему принадлежащихъ. И вс'й, отдающіе свой трудъ церковно-общественному д'йлу.

За сугубой ектеніей, посл'я молитвы о томъ, чтобы Господь помогъ безгр'яшно закончить день ("Сподоби, Господи, вечеръ сей безъ гр'яха сохранитися намъ"),—читается ектенія просительная. Въ ней, какъ и въ предшествующей молитв'я, мы просимъ у Господа, чтобы Онъ помогъ весь вечеръ провести совершенно, свято, въ мир'я и безъ гр'яха.

Просимъ "мирнаго ангела, върнаго руководителя, храни-

теля нашихъ душъ и тѣлъ".

Просимъ всего, что добро и полезно для напихъ душъ, и спокойствія міру. Просимъ Господа, чтобы намъ провести остальное время жизни въ миръ и показніи. Просимъ христіанской кончины жизни нашей, безболѣзненной, непостыдной, мирной и добраго отвъта предъ страшнымъ суднымъ Престоломъ Христовымъ.

Что значить просить у Господа кончины непостыдной? "Значить просить Его, чтобы не допустиль нась умереть смертію позорною, наприм'єрь, смертію злодбевь, умирающихъ по приговору человъческаго правосудія, смертію, застигающею беззаконника среди его беззаконій, смертію всвхъ твхъ грешниковъ, которые всю жизнь заглушали въ себѣ голосъ совѣсти, и у которыхъ только предъ смертію она пробуждается для того, чтобы исполнить душу ихъ неизъяснимаго стыда и отчаянія"... Вслёдъ за кончиною слёдуеть судь надъ каждою душою, а при концв въковъ откроется судь нады всёмы родомы человёческимы. Поэтому мы далёе просимъ Господа, да сподобитъ насъ на томъ и другомъ судъ, страшномъ не только для гръшниковъ, но и для праведниковъ, дать добрый отвъть предъ Престоломъ Судіи Христа, представить Ему въ оправдание себя Его же искупительныя за насъ заслуги, объятыя и усвоенныя нашею върою.

Далке исходимь въ притворь, совершающе литію.

Притворъ—мъсто для оглашенныхъ и кающихся, поэтому и мы, изображая изъ себя кающихся въ сознаніи своего недостоинства, считая себя недостойными стоять и въ храмъ, выходимъ въ мъсто оглашенныхъ.

Произошла литія изъ обычая во время общественныхъ бъдствій совершать покаянное моленіе среди города или даже за его стънами. Слъдъ такого происхоженія литіи находимъ и у бл. Симеона Солунскаго. ,,Литія,—пишетъ онъ,—бываетъ въ притворъ въ субботу и праздники, а во время какой-нибудъ нашедшей язвы или иного бъдствія совершается среди города, или внъ, около стънъ, при стеченіи народа".

На такое происхождение литии указываеть и содержание

ея молитвословій.

Смыслъ литіи понятенъ. Стоя какъ бы за воротами храма или "вдали", какъ мытарь, —мы, какъ мытарь, и молимся Ему: "Господи, мы недостойны храма Твоего, недостойны воззрѣть на высоту небесную, но Ты прими насъ, открой Эдемъ Небесный, чертоги неба, которые отверсты намъ кровью Сына Божія и которые мы снова закрываемъ для себя жизнью въ нечистотъ и гръхъ".

Соотвътственно общему смыслу литіи и молитвы ,,Господи помилуй" молитва кающихся по преимуществу здёсь

повторяется 30, 40 и 50 разъ.

Молимся мы на литіи о томъ, чтобы Господь спасъ людей своихъ, благословиль ихъ, какъ дѣтей своихъ (достояніе, имущество "собственныхъ своихъ")...

Молимся о царъ, о епископъ и о всемъ священномъ чинъ; о всякой душъ христіанской, скорбящей и озлобленной и помощи Божіей требующей; объ усопшихъ отцахъ и братіяхъ; объ избавленіи насъ отъ глада, губительства (заразы), труса (землетрясенія), потопа, огня, меча, нашествія иноплемен-

никовъ и междоусобной брани. Всв эти моленія возноситъ Церковь, призывая въ предстательство Матерь Божію и всвхъ святыхъ. Моленія сопровождаются многократнымъ со стороны пѣвцовъ восклицаніемъ: "Господи, помилуй". Затѣмъ священникъ молится, чтобы Господь, по молитвамъ святыхъ, даровалъ намъ прощеніе грѣховъ, покрылъ насъ кровомъ крилъ своихъ, избавилъ насъ отъ всякаго врага, умирилъ нашу жизнь, и всѣхъ насъ помиловалъ и спасъ, какъ благій и человѣколюбецъ. За симъ слѣдуетъ обычное продолженіе вечерни, начиная съ пѣнія стиховныхъ стихиръ.

При пъніи стиховныхъ стихиръ священнослужители подходятъ къ стоящему посреди храма столу, на которомъ находится блюдо съ нятью хлъбами и при немъ—сосуды съ пшеницею, виномъ и елеемъ. Во время пънія тропаря діаконъ совершаетъ кажденіе вокругъ стола, а по окончаніи пънія возглашаетъ: "Господу помолимся", на что пъвцы отвъчаютъ: "Господи, помилуй". Затъмъ священникъ, однимъ изъ хлъбовъ изобразивъ знакъ креста надъ прочими хлъбами, произноситъ особую молитву. Въ этой молитвъ онъ проситъ Господа, благословившаго пять хлъбовъ и пять тысячъ насытившаго, благословить предложенные хлъбы, пшеницу, вино и елей, умножить ихъ во всемъ міръ и вкушающихъ отъ нихъ върныхъ освятить.

Обычай благословенія хлѣбовъ есть отзвужь древнихъ агапъ, трапезы върныхъ, послѣ совершенія "бдѣнія".

Всенощное бдёніе въ первые вёка, когда Церковь еще скрывалась въ темнотё катакомбъ, а отчасти и во времена Златоуста, длилось съ вечера и до утра, всю ночь (Касс., кн. ПІ, гл. 8 и 9). Поэтому для подкрёпленія вёрующихъ, намёревающихся остаться на всю ночь въ церкви, послё пёнія вечерни обыкновенно раздроблялись и раздавались хлёбы, пшеница, вино и елей. И затёмъ священникъ, въ заключеніе вечерни, преподавши благословеніе Господне на присутствующихъ въ храмё, съ діакономъ выходиль изъ алтаря; садились на свое мёсто со всёми присутствовавшими въ храмё и всё вкушали благословенную пищу съ елеемъ.

"Совершивъ литію, іерей входить въ храмъ царскими (т.-е. средними западными) вратами; предъ нимъ несуть лампады, которыя, какъ и во всякомъ другомъ входъ, изображають Божественный свёть и святыхъ. За отцомъ, какъ бы входящимъ на небо, следують и прочіе, сопровождая настоятеля, какъ бы Ісуса Христа, указывающаго путь всёмъ. Лики же, соединившись вмъстъ, стоятъ посрединъ и, какъ бы изображая отверзеніе неба и соединеніе съ нами чрезъ Христа ангеловъ, поютъ стихиры стиховны со стихами, приличествующими празднику. Въ воскресный день поются воскресные стихи: "Господь воцарися"; если же бываеть другой праздникъ, то полагаются приличествующие ему и составленные для него стихи; если же празднуется намять какоголибо святого, то поются по чину стихи изъ псалмовъ, соотвътствующе воспоминаемому лицу, т.-е. въ честь святителя, мученика или преподобнаго. Поэтому эти стихиры и называются стиховными; но есть и другая причина этого названія, а именно та, что стихиры на литіи въ притворъ пълись безъ стиховъ" (Сим. Солунскій).

Итакъ, снова покаянные мотивы переходятъ въ настроснія надежды и радованія. Господь близокъ... Спасеніе, данное черезъ Его воплощеніе, "открылось очамъ нашимъ".

И мы, встръчая Господа Спасающаго, молимся полными радости и надежды словами Симеона Богопріимца:

"Нынъ отпущаеми раба Твоего, Владыко, по слову Твоему, съ миромъ; ибо видъли очи мои спасеніе Твое, которое Ты уготоваль предъ лицомъ всъхъ народовъ, свъть къ просвъщенію язычниковъ и славу народа Твоего Израиля".

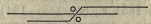
Въ будничномъ богослужени "Нынъ отпущаещи" имъ-

етъ не только смыслъ исповѣданія нашей радости о Господѣ Пришелшемъ.

Это-молитва, вмёстё съ тёмъ напутствіе ко сну грядущимъ.

Вечеръ конченъ. Наступаетъ покой ночи. И Церковь хочетъ внушить намъ помнить о последнемъ сне, сне смерти, чтобы шли ко сну съ мыслью о Господе и суде Его.

Съ молитвой Спасителю о снъ тихомъ, мирномъ и безгръшномъ.



#### Знаменитый соборъ.

(Къ 360-лътнему юбилею Стоглава). (Окончаніе, см. № 29).

III.

Во второй половинъ XVII стольтія Стоглавому собору суждено было стать предметомъ пререканій и осужденій. Споры изъ-за него продолжаются и досель. Онъ соборнь узаконилъ всв тв церковные преданія и обычаи, которые при патр. Никонъ и въ послъдующее время подверглись жестокому осужденію, какъ преступныя новшества и страшныя еретичества. Стоглавый соборь, во всемь следуя исконному ученію Церкви, подтвердиль ея неизмінный обычай творить крестное знамение и благословение двоеперстно и сградиль этотъ обычай святоотеческимъ отлученіемъ за его нарушеніе (гл. 31). Какъ самъ патр. Никонъ, такъ и созванные при немъ въ Москвъ соборы 1656 и 1667 гг., а также и восточные патріархи, прибывшіе въ то время въ Россію, провозгласили, вопреки законоположению Стоглава, двуперстное крестное знамение проклятымъ и еретическимъ преданиемъ и предали чудовищной анабем всвхъ, кто осмълится ограждать себя двоеперстіемъ.

Стоглавый соборь постановиль: "Всёмъ православнымъ христіанамъ пёти двоегубое аллилуіа, а въ третіе слава Тебё Боже, якоже святая соборная и апостольская Церкви имёя и предаде" (глава 42). Соборъ 1667 г., напротивъ, призналъ сугубое аллилуіа дёломъ богомерзкимъ и предалъ вёчному проклятію говорящихъ такъ аллилуіа. Онъ, наконецъ, и съ самимъ Стоглавымъ соборомъ ра дё ался безпощадно, "вмёнивъ его ни во что" и объявивъ всёхъ участниковъ его, великихъ святителей и чудотворцевъ русской земли, "безразсудными и невёжественными".

Рьяные сторонники собора 1667 г. шошли еще дальше въ своихъ осужденіяхъ знаменитаго Стоглаваго собора.

Извъстный Игнатій, митрополить тобольскій и сибирскій, именуемый блаженнымь, обзываеть святителей и чудотворцевъ, участвовавшихт на Стоглавомъ соборъ, "проклятыми" и помраченными злосмраднымъ ядомъ армянскаго еретичества (,,Посланія Игнатія тобольскаго", стр. 89). Не менве извъстный архіепископъ Феофилакть Лопатинскій, авторъ изданной синодомъ книги "Обличеніе", съ такой дерзостью отзывается о Стоглавъ: "Соборъ сей не токмо Стоглавнымъ, но и единоглавнымъ недостоинъ нарещися: понеже на немъ ни единыя главы, имущія мозгъ чистый, могущія о предложенныхъ вещахъ здраво разсуждати, не было, и основанъ на единыхъ баснъхъ" ("Обличеніе", гл. 8, лис. 146). Надъ Стоглавомъ издевается и другой архіепископъ синодальной церкви, также довольно изв'єстный, — Никифоръ Астраханскій, — и въ книгъ, изданной тоже синодомъ. "Коликое же отцевъ собора сего было невъжество, -- говоритъ арх. Никифоръ, -- весьма довольно доказываеть сочинение ста главъ. Ибо въ нихъ подлый образъ рачи, слогь, исполненный пограшностей, расположение отроческое,

повторенія отвратительныя, многословіе скучное во всемъ, что можно двумя только словами ясно изобразить, недёльныя приспособленія и изъясненія текстовъ священнаго Писанія, мысли площадныя, ошибки, прибавки и убавленія въ приводимыхъ свидътельствахъ. Нътъ никакого твердаго доказательства предлагаемой вещи, кром'в, ---что непрестанное повторение сихъ словъ: "Якоже предаша святии апостоли и святіи отцы" ("Отвъты" Никифора, стр. 235 и слъд., изд. 1800 г.). Даже такой архипастырь господствующей церкви, какъ знаменитый Филареть, митрополить московскій, и тоть не удержался отъ осужденія Стоглаваго собора, "Заслуживаетъ ли даже имя церковнаго собора, —писалъ Филаретъ, такой соборъ, который въ подтверждение своихъ мивній употребляеть ложь и приписываеть свв. отцамъ и свв. апостоламъ ученія и правила совсёмъ небывалыя" ("Бесёда къ глаголемому старообрядцу", бесёда 5-я).

Какъ ни порицали Стоглавъ высокіе представители новой господствующей церкви, какъ ни издевались надъ его постановленіями, но было для всёхъ очевидно, что авторитеть Стоглаваго собора стоить высоко и непоколебимо въ глазахъ народа, преданнаго древней русской церкви и ея многочисленнымъ святымъ и чудотворцамъ. На Стоглавъ были святые мужи, просіявшіе нетлініемъ мощей и сіяющіе чудесами и благодатію Божіей. На сторон'я же собора 1667 г... возставшаго на Стоглавъ, не было ни одного святого мужа. ни одного праведника. Не благодать Божія, а какая-то темная сила руководила его участниками. Стоглавый соборъ внесъ своими постановленіями въ русскую церковь благольпіе и благочиніе, упрочиль миръ церковный, озариль народъ русскій яркимь світомъ віры и благочестія, согріль его духовной теплотой, просвётиль его Божественнымь ученіемь. Въ противоположность Стоглаву, соборъ 1667 г. посвяль въ русскомъ народъ страшную смуту, разорвалъ церковь русскую на двъ части. Вмъсто въры даль хуленіе, вмъсто мира-проклятіе. Не свътомъ Христовымъ, а огнемъ и кровью запылала русская страна во время и послѣ этого собора. Онъ явился воистину душеубійственнымъ соборомъ. Въ сравненіи съ Стоглавомъ, онъ-злое соборище. Онъ не имъль ни церковно-юридическаго, ни нравственнаго права отмѣнять постановленія Стоглаваго собора, а тімь болье объявлять его ничтожнымъ и "вмёнять въ яко небывшій". И историческая правда была не на сторонъ собора 1667 года.

Многіе безпристрастные ученые, изучая "Стоглавъ", приходили въ восторгъ отъ его дъяній и постановленій, восхищались его слогомъ, яснымъ и мъткимъ. Знаменитый русскій историкъ Н. М. Карамзинъ, обозрѣвъ постановленія Стоглаваго собора, даль о немь такой отзывь: "Сей достопамятный соборъ, по важности его предмета, знаменитъе всъхъ иныхъ, бывшихъ въ Кіевъ, Владиміръ и Москвъ" (Исторія Карамзина, т. VIII, изд. 1892 года, Евдокимова, стр. 70; примвч. 172, 178, 181, 183, 197—204). Никифоръ, архіенископъ астраханскій, какъ мы виділи, отзывается самымъ унизительнымь образомь о слога "Стоглава", называеть его "расположеніемъ отроческимъ", "подлымъ образомъ рѣчи", наполненной "мыслями площадными". Совсимъ иное впечатявніе произвело на Карамзина изложеніе постановленій Стоглаваго собора "Слогъ "Стоглава",—говоритъ знаменитый историкъ, -- достоинъ удивленія своею чистотою и ясностію" (т. ІХ, стр. 299; прим. 820—831). Изследователь "Стоглава", —свящ. Д. Стефановичь, также свидътельствуеть, что "Стоглавъ" писанъ, вообще говоря, языкомъ простымъ и яснымъ" ("О Стоглавъ", стр. 45). П. А. Безсоновъ, изучавшій постановленія Стоглаваго собора, говорить, что авторомь "Стоглава" могь быть "писатель опытный, краса своего въка" (,,День", 1863 г., №10, стр. 16). ,,Въ ,,Стоглавѣ",—говорить Безсоновъ, -- вездъ движется глубочайшее содержание,

серьознайшій взглядь мыслителей, проникшій во вса изгибы тогдашней жизни: здёсь затронуты всё вопросы вёка, обрисовано все положение Церкви въ ея внутренней силъ, внутреннемъ устройствъ, во всъхъ сношеніяхъ и столкновеніяхъ съ силою общества, съ вліяніемъ государства... Точное, краткое, простое и ясное изложение; языкъ-увлекательный всеми своими качествами... Это изъ древнихъ памятниковъ русскихъ, быть-можетъ, единственная популярная книга въ собственномъ смыслъ" (тамъ же, въ газетъ "День" и у Стефановича, стр. 272). Столь же основательный изследователь "Стоглава", А. Я. Шпаковъ, считаетъ "Стоглавъ" "незамвнимымъ и богатъйшимъ источникомъ для анализа церковногосударственныхъ отношеній въ ХУІ въкъ" ("О Стоглавъ", Стефановича, стр. 22). Прекрасное впечативніе произвель "Стоглавъ" и на И. В. Бъляева, очень обстоятельно изслъдовавшаго постановленія Стоглаваго собора и современные ему памятники. По словамъ И. В. Бъляева, "Стоглавъ" представляеть собою образцы слога XVI въка во всъхъ родахъ и вездъ удачные. "Въ изложении административныхъ распоряженій онъ точенъ, ясенъ и неизм'вино-выразителенъ; въ изложеніи нравственныхъ увіщаній онъ принимаетъ новый оттвнокъ простой сердечной теплоты... Наконецъ, предисловіе собора и царскія річи къ нему представляють опять замвчательные образцы ораторскаго витійства того времени, -- образцы русскіе, оригинальные и достойные стать въ ряду лучшихъ произведеній того времени. Какъ матеріалъ, какъ собрание данныхъ для изображения разныхъ сторонъ русскаго быта XVI в., "Стоглавъ"—памятникъ ничъмъ незамънимый; въ немъ для многаго есть живыя, яркія краски" ("Русская Бесёда", 1858 г., ч. ІУ, стр. 14, 18 и друг.). "Самый фактъ подобнаго преклоненія предъ "Стоглавомъ" со стороны людей просв'ященных и высоко-образованных, прекрасныхъ знатоковъ русской старины, сильно говоритъ, --- за-ключаетъ священникъ Д. Стефановичъ, —въ пользу "Стоглава": будь послёдній продуктомь мрака и невёжества—такихь восторженныхъ отзывовъ онъ не могъ удостоиться. За несомнънное можно признать положение, что "Стоглавъ", и какъ литературный и какъ законодательный намятникъ, представляеть собою редкое и выдающееся явление въ истории русскаго церковнаго права: это-одинъ изъ поворотныхъ пунктовъ, наложившій собою сильный отпечатокъ на цёлую эпоху, такой памятникъ, въ которомъ весьма многіе труды предшествующаго времени нашли свое удачное завершение и который для ближайшаго и даже отдаленнаго последующаго времени имълъ значение дъйствующаго и руководственнаго права" (,,0 Стоглавъ", стр. 272).

Противники Стоглава сами чувствовали свое безсиліе въ попыткахъ уничтожить значение неугоднаго имъ собора, поэтому они придумали новый походъ противъ него. "Такъ какъ старообрядцы, —говорить В. Бочкаревь, —въ доказательство истинности своего ученія ссылались, главнымъ образомъ, на "Стоглавъ", считая его законодательнымъ уложеніемъ собора 1551 года, то всъ усилія ихъ противниковъ направлены были на то, чтобы всякими правдами и неправдами, во что бы то ни стало доказать, что "Стоглавъ" никогда не имъль каноническаго значенія въ русской церкви, что онъ не подлинное соборное уложение 1551 года, что въ немъ много подчистокъ, поправокъ, намфренныхъ искаженій въ раскольничьемъ духв и проч. и проч." ("Стоглавъ и исторія собора 1551 г.", В. Бочкарева, стр. 150). Первымъ заподозрилъ подлинность "Стоглава", въ качествъ дъйствительнаго соборнаго уложенія 1551 года, московскій митрополить Платонъ. Это заподозрвніе, выраженное какъ рвшительное мивніе, было повторено другимъ архипастыремъ синодальной церкви, Иннокентіемъ, епископомъ пензенскимъ, въ "Начертаніи церковной исторіи" (т. ІІ, стр. 434—5, изд. 1849 г.) и было

господствующимъ до начала 60-хъ годовъ прошлаго стольтія. Его раздёляль и Филареть, митрополить московскій. Свои мысли относительно "Стоглава" онъ развиль въ особо составленной имъ "беседе о Стоглавомъ соборе". Мысли Филарета продолжали повторять и дальше развивать, придавая имъ болье энергичную форму, Филаретъ Черниговскій-сперва въ краткой замъткъ: "Нъсколько словь о книгъ "Стоглавъ" ("Москвитянинъ", 1845 года, VI, 135—139), а потомъ, болъе пространно, въ третьемъ томъ своей "Исторіи русской церкви" (2 изд. 1851 г., стр. 189—194); Игнатій Воронежскій ("Исторія о расколахь въ церкви россійской", по изд. 1849 г., стр. 102—115; "Истина Соловецкой обители", Спб., 1844, стр. 81-82); и Макарій, митрополить московскій, въ "Исторіи русскаго раскола" (по 3 изд. 1889 г., стр. 49-84, глава 3), гдъ собрано и обосновано девять аргументовъ противъ подлинности "Стоглава", въ смыслъ его принадлежности, какъ уложенія, собору 1551 г. "Этимъ,—говорить священникъ Стефановичъ, -- казалось, вопросъ рвшался окончательно и безповоротно, какъ о томъ и было заявлено Ив. М. Добротворскимъ въ предисловіи къ "Стоглаву", изданіе 1862 года" ("О Стоглавъ", стр. 10).

Но безпристрастныя и кропотливыя изслъдованія ученых разнесли въ прахъ всю постройку, воздвигнутую архіереями синодальной церкви къ ниспроверженію "Стоглава".

Существують двѣ редакціи соборнаго уложенія отцовъ Стоглаваго собора: одна обширная, другая сокращенная. Ученые изследователи рядомъ научныхъ изысканій и открытіемъ новыхъ историческихъ памятниковъ доказали, что обширная редакція "Стоглава" есть подлинное уложеніе московскаго собора 1551 года. Однимъ изъ этихъ изследователей, Ил. В. Бъляевымъ, были найдены "наказные списки" по "Стоглаву". Они убъдили его въ томъ, что "Стоглавъ" былъ подлиннымъ, принадлежащимъ собору 1551 года уложеніемъ, опредъленія котораго въ свое время были разсылаемы къ исполнению какъ бы въ видъ циркулярныхъ указовъ ("наказовъ", "наказныхъ списковъ), а въ одномъ лътописномъ сборникъ (въ собраніи проф. Погодина) Бъляеву удалось открыть свидътельство о томъ, что "Стоглавъ" былъ сочиненъ соборомъ 7059 года, именно въ томъ объемъ и формъ, каковымъ онъ является въ дошедшихъ до насъ спискахъ" (Свидьтельство напечатано въ "Архивъ истор.-юрид. свъдъній", H. Калачова, М., 1850, I, от. VI, стр. 31). Мивніе И. В. Бвляева было поддержано другимъ Бъляевымъ, Ив. Дм., а также П. А. Безсоновымъ и Кашинымъ (у о. Стефановича стр. 13).

Одинъ изъ вышеперечисленныхъ противниковъ Стоглаваго собора, именно историкъ Макарій, уб'єдившись доводами Бъляевыхъ и фактомъ открытія "наказныхъ списковъ", отказался отъ прежняго своего мифнія и призналъ подлинность "Стоглава", какъ "книги соборной", заключающей въ себъ дъйствительное "соборное уложеніе" ("Истор. русск. церкви", т. ҮІ, стр. 220). По этому поводу И. М. Громогласовъ замъчаетъ, что "отрицание исторической достовърности такъ называемаго Стоглаваго собора было уже такою крайностью, повторять которую не нашлось охотниковь даже среди тёхъ православныхъ писателей, которыхъ никакъ нельзя упрекнуть въ недостаткъ полемическаго усердія" ("Новая попытка ръшить стар. вопросъ", стр. 5). В. Бочкаревъ въ своемъ интересномъ очеркъ "Стоглавъ и исторія собора 1551 года" подвергъ обстоятельному разбору всв доводы противъ подлинности и каноничности "Стоглава" и доказаль ихъ полную несостоятельность. Онъ пришель къ "заключенію, что такъ называемая книга "Стоглавъ" и въ нынъшнемъ ея видъ есть подлинное, офиціальное, соборное уложеніе 1551 года, имъвшее каноническое значеніе въ русской церкви во второй половинъ XVI въка и въ течение XVII-го

въка до великаго московскаго собора 1667 года, послъ котораго постановленія "Стоглава" de jure считались не дъйствительными, такъ какъ и самый соборъ Стоглавый былъ признанъ "яко не бысть", но de facto, въ жизни, они имъли полное значеніе и силу не только до конца XVII въка, но и въ началъ XVIII въка, —до смерти послъдняго патріарха Адріана и введенія реформъ Петра Великаго" (стр. 173).

Профессоръ-историкъ Е. Е. Голубинскій рѣшительно заявляетъ,—что ,,въ настоящее время уже не можетъ подлежать никакому и сомнѣнію, что соборъ (Стоглавый) не только написалъ свои постановленія, но и утвердилъ и обнародовалъ ихъ собраніе какъ законодательный кодексъ и что мы имѣемъ собраніе постановленій, какъ таковой кодексъ, въ книгѣ, называемой Стоглавникомъ или Стоглавомъ". "Соборъ написалъ, утвердилъ и издалъ свои дѣянія въ качетельный сводъ или кодексъ соборныхъ постановленій, двиствовавшій у насъ на Руси въ полномъ видѣ съ 1551 года до 1667 года, а въ нѣкоторыхъ частяхъ даже до 1700 года, какъ о томъ свидѣтельствуетъ отвѣтъ патріарха Адріана на запросъ бояръ, занимавшихся составленіемъ новаго уложенія, патріархъ Адріанъ отвѣтилъ, что онъ "руководился въ судѣ и управленіи, послѣ "Кормчей книги", "Стоглавомъ", изъ котораго выписка (гл. 53—65 и конецъ 3-й главы), относящаяся къ церковному судопроизводству, и была послана боярамъ" (стр. 101). Священникъ Стефановичъ утверждаетъ, что подлинные отвѣты Стоглаваго собора были скрѣплены подписями предсѣдателя собора митрополита Макарія, всѣми архіереями, присутствовавшими на соборѣ, и, быть можетъ, архимандритами и игуменами (стр. 100). Дату: "въ лѣто 7059-е, мѣсяца февраля въ 23 денъ", выставлен-



Архимандритъ Соловецкаго монастыря Филиппъ, призываемый царской грамотой въ Москву на Стоглавый соборъ.

Карт. И. Ижакевичъ.

ствъ законодательнаго кодекса, это не подлежитъ никакому сомнънію" ("Истор. русск. церкви", т. II, стр. 783 и 787 въ примъч.). Въ доказательство каноничности Стоглава, г. Бочкаревъ приводитъ длинный рядъ офиціальныхъ актовъ, основанныхъ на постановленіяхъ Стоглаваго собора (страницы 141—148). Уже на соборъ 1553 года "соборная книга" Стоглава была читана въ присутствіи царя. Очень обстоятельно доказываетъ и о. Стефановичъ подлинность и каноничность "Стоглава". "Какъ дословно и до буквы воспроизводящій на своихъ страницахъ то, что по частямъ было надлежащимъ образомъ санкціонировано, —скръплено и подписано, "Стоглавъ" имъетъ полное каноническое значеніе, самую надлежащую юридическую цънность, представляетъ собою не черновыя записки, а въ точномъ смыслъ законода-

ную въ первой главъ "Стоглава", священникъ Стефановичъ признаетъ обозначающей тотъ день, въ который приступлено къ редактированію "соборнаго уложенія" (стр. 84). "Попытки отнести составленіе, въ смыслѣ окончательнаго редактированія "Стоглава", къ болѣе позднему времени, чѣмъ какое указано въ немъ самомъ,—въ самомъ началѣ первой главы его,—оказываются совершенно несостоятельными" (стр. 79). Размѣры журнальной статьи не позволяютъ намъ привести всѣ основанія и выводы въ доказательство подлинности книги "Стоглава" въ обширной редакціи и каноническаго достоинства собора 1551 года. Они прекрасно и обстоятельно изложены въ книгѣ о. Стефановича: "О Стоглавѣ. Его происхожденіе, редакція и составъ" (С.-Петербургъ, 1909 г.) и въ историко-каноническомъ очеркѣ В. Бочкарева:

"Стоглавъ и исторія собора 1551 г." (изд. 1906 г., г. Юхновъ). Къ этимъ трудамъ и отсылаемъ интересующихся читателей.

Многіе изъ противниковъ Стоглаваго собора, признавъ подличность его уложеній и каноничность самого собора, твмъ не менъе продолжаютъ дълать на него нападки, стараясь доказать, что постановленія его неосновательны и заключають въ себъ ложныя ссылки на апостольскія и святоотеческія правила. Злой критикъ ихъ подверглись особенно тъ главы книги соборнаго уложенія, въ которыхъ содержатся опредвленія о двуперстіи, сугубой аллилуіа и брадобритіи. Въ настоящее время эти нападки на "Стоглавъ" окончательно разрушены со стороны ученыхъ изследователей "Стоглава". Они доказали, что Стоглавый соборь во всёхъ своихъ постановленіяхъбыль вфрень преданіямь древней Церкви и ни въ чемъ ихъ не нарушилъ, что онъ не допустилъ ни одной ложной или просто ошибочной ссылки на апостольскія, соборныя и отеческія установленія. "Стоглавый соборъ, поворить о немъ о. Стефановичъ, —бывшими у него подъ руками источниками вообще и, въ частности-, Кормчею книгою", пользовался довольно безукоризненно: ни подтасовокъ, ни смъшенія, ни твмъ паче извращенія или искаженія въ текств цитуемыхъ имъ правилъ онъ не допустилъ, вообще не учинилъ въ этомъ отношеніи ничего такого, за что сл'ядовало бы его безпощадно осуждать" ("О Стоглавъ", стр. 271). Онъ иногда вставляль въ правила нъкоторыя выраженія въ цъляхъ поясненія, но искажать или извращать смыслъ правиль онъ не думаль и ничего подобнаго не разу не сделалъ (стр. 269).

Учеными доказано, что произнесенное Стоглавымъ соборомъ проклятіе на неблагословляющихъ и некрестящихся двумя перстами не имъ самимъ впервые изложено, а взято изъ древняго преданія Церкви и богослужебныхъ и каноническихъ книгъ ея. "Стоглавъ" былъ правъ говоря, что такъ "святіи отцы рекоша" (стр. 226—228). Основательны его постановленія и о сугубой аллилуіа (стр. 229—230 и, у историка В. О. Ключевскаго: "Древне-русскія житія святыхь", стр. 254—255, изд. 1871 г.). Върны ссылки его и въ главъ о брадобритіи (у Бочкарева, стр. 153—154). Историкъ Макарій зам'вчаеть, что Стоглавый соборь въ постановленіи о брадобритіи ссылался на правила, которыя говорять не о томъ, что нужно собору. "Но примъръ, приводимый историкомъ, возражаетъ ему о. Стефановичъ, не подтверждаетъ его мысли: ссылаясь на 11-е правило VI вселенскаго собора въ гл. 40-й, соборъ выписалъ изъ "Кормчей" такое мъсто, которое, какъ нельзя лучше, отвъчало его намъреніямъ, почему и нельзя сказать, чтобы онъ привель не то, что ему было нужно. Если же это мъсто у него оказалось съ надиисью: ,,правило шестого собора, иже въ Труллъ полатнвиъ", то надо замътить, что и она не выдумана оо. собора. а дословно взята ими изъ той же сводной "Кормчей". Слёдовательно, на основаніи этого приміра, можно упрекнуть оо. собора лишь въ томъ, почему они не свърили приведеннаго имъ мъста съ подлиннымъ 11 правиломъ тр. соб., говорящимъ объ опръснокахъ" (стр. 267). Но "людямъ же XVI въка все, что они читали въ "Кормчей", казалось авторитетнымъ и заслуживающимъ полнаго довърія. Однако было бы несправедливо сказать, что они съ благоговъніемъ смотръли на всякую рукопись, ,,съ одинаковой довърчивостью принимали все, что встръчали въ рукописяхъ": въ мъру своихъ силъ оо. Стоглаваго собора радъли о просвъщении, напримъръ, въ отвътъ на 22-й вопросъ изъ вторыхъ они предписываютъ "съ великимъ духовнымъ запрещеніемъ, чтобы православные христіане "разныхъ" богоотреченныхъ и святыми отцы седмью соборы отверженныхъ всёхъ еретическихъ книгъ у себя не держали и не чли" (2 Казан. 82)" (стр. 270).

Чёмъ больше и обстоятельные изучають "Стоглавъ" ученые

изследователи, темъ выпуклее и ярче вырисовывается его содержаніе, полное здравыхъ и глубокихъ мыслей и разумныхъ постановленій, и то огромное значеніе Стоглаваго собора, которое онъ имъть и имъеть до сего времени въ нашей отечественной церкви. Пастырямъ Церкви необходимо всегда имъть въ памяти своей этотъ знаменитый соборъ, какъ образецъ пастырской ревности о Церкви Божіей и многообразной дъятельности древне-русскихъ святителей на благо и развитіе своей паствы. Они не выпускали изъ вида ни одной стороны церковно-общественной, государственной, семейной и частной жизни народа. Всюду они простирали свою пастырскую заботливость, и въ союзв и единствв съ народомъ-паствою съяли разумно съмя Христово и пожинали потомъ добрые и обильные плоды своей дъятельности. "Помните же наставники ваша, —призываетъ насъ апостолъ Павелъ, —иже глаголаша вамъ слово Божіе, ихъ же взирающе на скончаніе жительства ихъ, подражайте въръ ихъ" (Евр., гл. XIII,

Подражание это должно заключаться не въ томъ, чтобы только хранить въру отцовъ, но и въ продолжени ихъ живой и плодотворной деятельности, въ постоянномъ творчестве, которое есть живая сила всякаго дёла и которое такъ необходимо въ наше время, во многомъ напоминающее времена. Стоглаваго собора. И теперь, какъ тогда, нужны просвъщенные и заботливые пастыри, нужны заботы о разумномъ просвъщении юношества. Необходимо озноровить нравственную атмосферу, укръпить и развить здоровую и радостную жизнь. Но для этого нужне творить непрестанно и общими силами. Только при этомъ условіи возможно получить желанные плоды.

Шалаевъ.



### ОБЗОРЪ ПЕЧАТИ

#### Старообрядчество и р.-католицизмъ.

Подъ такимъ заглавіемъ напечатанъ въ нижегородской газетв "Волгарь" (№ 181) слвдующій протесть преосвященнаго Иннокентія, епископа нижегородскаго и костромского, представляющій изъ себя письмо въ редакцію "Биржевыхъ Вѣдомостей".

Въ двухъ номерахъ вашего изданія («Бирж. Въд.») помъщена одна и та же статья о старообрядцахъ, въ которой, между прочимъ, указывается на подозрительныя несогласія съ своей паствой епископа Бълокриницкой іерархіи Иннокентія (Усова, нижегородскаго и балахнинскаго). Эти несогласія объясняются тайнымъ присоединеніемъ къ католичеству черезъ унію, съ сохраненіемъ стараго обряда и утвержденіемъ цапой въ сущемъ санъ этого епископа и цълаго ряда іереевъ изъ его паствы.

Все это сплошная выдумка чьей-то враждебной старообрядцамъ головы, написанная, какъ видно, съ целью уронить меня и вообще старообрядцевъ во мнѣніи извѣстной части общества и причинить намъ непріятность и вредъ.

Я никогда не расходился не только съ своей паствой (епархіей), но и ни съ однимъ приходомъ ввъренной мнъ епархіи, съ которыми я живу въ самыхъ лучшихъ отношеніяхъ и такъ прожить желаю всю жизнь.

Къ католичеству и не чрезъ унію и никакъ иначе не присоединялся и присоединяться не желаю ни тайно, ни явно, а также и никто изъ священниковъ моей епархіи, потому что это противорвчить нашимь убъжденіямь.

Къ католической церкви, а также и къ уніи съ ней, я относился всегда отрицательно, какъ въ устныхъ разговорахъ, такъ и въ печати, что можно видъть изъ моихъ сочиненій: «Церковь Христова временно безъ епископа» и «Разборъ отвътовъ на сто пять вопросовъ».
Вообще, о соединеніи старообрядцевъ съ католиками не

можеть быть и ръчи, такъ какъ старообрядцы считають

ихъ еретиками перваго чина и принимаютъ не иначе, какъ черезъ крещеніе, какъ евреевъ или магометанъ.

Говорить о старообрядческой уніи съ Римомъ можетъ или незнающій старообрядческаго духа, или страдающій отсут-

ствіемъ совъсти

Послѣднимъ страдаетъ, преимущественно, духовная печать, особенно миссіонерская, а первымъ — свѣтская печатъ. И та и другая печатаютъ поэтому всякій вздоръ о старообрядчествъ.

#### Поютъ отходную.

south diputon alugan has

Миссіонерская газета "Колоколь" поеть отходную старообрядческой Церкви. Повторивъ давно опровергнутую клевету, будто бы представители нашей Церкви завязали снешенія съ р.-католической властью, "Колоколь" см'яло утверждаеть, что

старосорядческая масса, при всемъ своемъ стремленін имъть законную трехстепенную іерархію, при всемъ желаніи любить своихъ такъ недавно испеченныхъ епископовъ, не могла не зашевелиться, не могла спокойно мириться съ фактомъ ихъ окатоличенія, то-есть съ тъмъ самымъ, изъ-за одного подозрѣнія въ чемъ она порвала въковое единство русской церкви.

Началось повальное бъгство изъ окружническаго согласія въ неокружническое, въ бъглопоповство и даже въ безпоповство. Особенно сильно сказалось это движеніе въ наиболье важномъ для раскола мъсть—Поволжьъ. И движеніе это, несмотря на принятыя «окружниками» мъры, не только не слабнетъ, а все день ото дня растетъ и растетъ, доходя до такихъ размъровъ, что не далекъ тотъ день, въ который отъ мощнаго еще недавно согласія останутся лишь покатоличившіеся, да совершенно индиферентные къ въръ его члены.

Какъ можетъ это явленіе отозваться на дальнѣйшихъ судьбахъ старообрядчества вообще, какъ должно реагировать на него православіе, покамѣстъ судить не беремся, но фактъ остается фактомъ, какъ бы и кто бы его, по тѣмъ или инымъ мотивамъ, ни оспаривалъ: «окружническое» согласіе, такъ много шумѣвшее, такъ много сулившее, безвозвратно умираетъ («Колоколъ» № 1585).

"Безвозвратно умираеть", —рѣшительно заявляеть миссіонерскій органь. Подь "скружническимь" согласіємь, котораго, кстати сказать, совсьмь не существуеть въ старообрядчествѣ, "Колоколь" разумѣеть старообрядческую Церковь, руководимую законной іерархіей, во главѣ которой стоитъ московскій архіепископъ Іоаннъ. Именно эта Церковь со всѣмъ ея внутреннимъ содержаніемъ "безвозвратно умираетъ", по увѣренію миссіонерской газеты. Никакой надежды на спасеніе.

Стоить ли опровергать это уверение. Въ томъ же "Колоколь" мы не разъ читали, что старообрядческая Церковь быстро растеть и угрожаеть въ опасной степени господствующей церкви. "Колоколъ" одно время увърялъ (всего годъ назадъ), что старообрядческая іерархія можеть стать на місто госполствующей іерархіи. И вдругь наступаеть ей смерть. Какъ это неожиданно. Не миссіонеры ли замирають. Оттого они и не видять не только того, что творится на бёломъ свёть, но даже того, что печатается въ собственной ихъ газеть. Въ томъ же № "Колокола" напечатана корреспонденція изъ Уренскаго края, въ которой сообщается, что именно въ Поволжь увеличивается численность последователей старо обрядческой іерархіи. На-дняхь въ Уренскомъ краз болже 2,000 бъглопоповцевъ присоединились къ нашей св. Церкви, тогда какъ миссіонеры и одного бъглопоповца не могли здъсь присоединить къ себъ. Не съ этой ли досады у нихъ помрачились очи и они не разбирають, кто куда бъжить. Поють они отходную, только кому? Не себъ ли?

#### 000

## Проиграли.

(Изъ прошлаго).

Тъснымъ и прискорбнымъ путемъ пришлось пройти многострадальному старообрядчеству, прежде чъмъ оно достигло настоящаго мало-мальски сноснаго положенія. Этотъ тъсный путь, устянный притомъ же разными терніями житейскихъ невзгодъ, въ недалекомъ прошломъ особенно сузился, когда къ старообрядчеству присоединился греческій митрополитъ Амвросій, и въ Россіи стали появляться священники его рукоположенія, на которыхъ тутъ была поднята травля. Но несмотря ни на какія стъсненія, старообрядцы хутора Морского, ксауловской станицы, ръшили пріобръсти себъ священника, чтобы не обращаться съ требами къ "наъзжающимъ", изъ которыхъ иногда попадались лица съ сомнительнымъ іерархическимъ достоинствомъ и зазорной репутаціей, занимающіяся своимъ "ремесломъ" съ цълью эксплоатаціи старообрядческихъ кармановъ.

О. Левъ Одначевъ, рукоположенный епископомъ Іовомь кавказскимъ, проживаль на хуторъ Морскомъ. Приходь его занималь огромный районь, въ которыи вошло нвсколько станиць. Бремя отъ времени онъ пробажаль по немъ для исправленія духовныхъ требъ своихъ прихожань, стараясь, конечно, не вызывать никакого подозржнія со стороны власть имущихъ. Когда о. Левъ находился дома, то онъ большую часть времени проводиль у кого-либо изъ прихожань, чтобы въ случав какого-либо внезапнаго нашествія не быть пойманнымъ. Но власти, видимо, не всегда ръшались проникать въ такіе тайники старообрядчества: на хуторъ большая часть населенія были старообрядцы, а оскорбить цёлое общество, притомъ же лично, не всегда удобно. Но какъ только приходилось убзжать съ хутора, а въ особенности въ другую станицу, такъ и начинали цёпляться крючки, отъ которыхъ приходилось отдвлываться или карманомъ, или какъ укажутъ обстоятельства, лишь бы они не потянули дальше. Про одинь такой случай съ о. Львомъ я разскажу.

Посътивъ станицу Ногавскую и исполнивъ всъ требы прихожанъ, о. Левъ со своимъ кучеромъ Петровичемъ, который вмъстъ съ тъмъ исполнялъ должность уставщика, немедленно вытали обратно. Отътававъ версты четыре отъ станицы и вътали въ густую заросль ракитъ, они вздумали здъсь отдохнуть на лонт природы и подкормить лошадку. Они свернули въ сторону съ дороги, вытали на поляну и остановились. Былъ жаркій іюньскій день. О. Левъ прилегъ на травт подъ кустомъ ракиты, Петровичъ распрягъ лошадь и подошель къ нему.

— Ну, слава Богу! Теперь мы въ безопасности, мачалъ онъ разговоръ. - Богъ вамъ судья, батюшка, какъ это вы переносите эту постоянную тревогу?

— Что же подвлаешь, — отввтиль о. Левь, — приходится со всвмь мириться, памятуя слова Спасителя, который сказаль, что въ царство небесное ведеть твсный и прискорбный путь. Будемъ молиться Богу, да надвяться, что это гоненіе пройдеть и жить будеть полегче. Ввдь воть прошло же время, когда нашихъ предковъ за одно телько перстосложеніе сжигали на кострахъ, а съ плахъ текла горячая...

О. Левъ вдругъ остановился и сталъ прислушиваться.

Слышались шаги и шорохъ, которые все приближались. Наконецъ, раздвинулся послъдній слой ракить, окружавшихъ поляну, и на полянъ показался полицейскій, за нимъ другой, третій... Отступать было поздно, настигнутые были въ рукахъ "правосудія".

Полицейскіе, захвативъ о. Льва, сейчасъ же отправились обратно, а кучеру приказали запрягать и следовать

за ними. Петровичъ воспользовался этимъ и, запрягая лошадь, успъль схоронить всв священническія принадлежности: облаченіе, книги, свічи и проч. Въ станиці о. Льва посадили въ арестное отдъление при станичномъ правленіи и послали сказать станичному атаману, что "раскольничій" попъ пойманъ. Время было рабочее, всъ были на покосъ, въ станицъ оставались только старые, да малые. Не было никого лишнихъ и въ станичномъ правленіи, кром'в служащихъ. Петровичъ воспользовался этимъ и пробрался къ о. Льву. Дверь оказалась незапертой.

— Батюшка, что же вы сидите? Пока что, въдь можно

бы убъжать отъ нечистыхъ рукъ!

0. Льву слово "убъжать" показалось непристойнымъ къ его званію.

— Что ты, Петровичъ, развъ можно? Разъ уже попался

вь руки начальству, то нужно ждать, что будеть.

— Зачвиъ же ждать? Вспомните, какъ апостолы-то убъгали отъ гонителей: апостола Павла нъсколько разъ върующіе спускали въ кошниць съ городской стыны, апостолъ Петръ тоже изъ темницы... я вотъ уже и не разскажу, забыль, память-то какая; ну, да вы сами лучше знаете, кстати и разсказывать некогда. Подумайте, батюшка! Двери отперты, улицы почти пустынны, а полицейскіе занялись азартной игрой, такъ что помимо картъ ничего не видятъ.

0. Левъ выслалъ изъ арестной комнаты Петровича, съ

минуту колебался и, наконецъ, ръшилъ...

За стъной громко раздавались спорные голоса игроковъ, расположившихся въ твни около правленія. привель въ чувство только голосъ станичнаго атамана майора Ф. Р. Романова, который съ бранью подходилъ къ станичному правленію.

— А ну-ка, гдъ онъ? — входя въ правленіе, властнымъ

голосомъ спросилъ онъ.

Полицейскій, отворившій дверь арестнаго пом'вщенія. въ недоумъніи остановился, молча взглянуль на атамана и сталь внимательно осматривать комнату: подъ кроватью, за дверью, но о. Льва не оказалось.

- Убъжаль! — наконець, растерянно произнесь онъ. "Это мы его въ карты проиграли", —пронеслось у него въ головъ. Немедленно все правление было поставлено на ноги. Атаманъ приказалъ всв уголки пересмотрвть въ станицв и непремвнно найти "лже-попа". Полиція бросилась во всв стороны. Прежде всего обратились съ вопросомъ къ Петровичу, который, лежа на дрогахъ подъ палящими лучами солнца "дремалъ". При ихъ опросъ, онъ изобразилъ удивленный видъ и отвъчаль, что все время лежаль и ничего не знаетъ.

Въ сильномъ волненіи о. Левъ вышелъ изъ станичнаго правленія и на мгновеніе остановился на порогъ въ нервшительности. Вотъ за угломъ, всего въ нъсколькихъ саженяхъ отъ него, раздавались громкіе голоса игроковъ. Что если кто-нибудь да взглянеть изъ-за угла?.. Въ другую сторону отъ правленія тянулся сосёдній заборъ и сараи, къ которымъ были прислонены плетни и пуки камышу, образуя узенькій проходь, на подобіе норы, но не для людей, конечно. Почти безсознательно о. Левъ бросился въ этотъ тъсный путь и ползкомъ добрался до перваго переулка. Выйдя на свъть, онъ, не помня себя и не обращая вниманія на все окружающее, бросился б'жать. Выбъжавъ на край станицы, онъ завернулъ къ жившему здъсь старообрядцу Г. П. Родину, у котораго пробыль до вечера, а потомъ отправился пъшкомъ на хуторъ Агиновъ. Событія прошлаго дня сильно напугали о. Льва и разстроили его нервную систему. Ночная тишина не только не воротила ему душевнаго спокойствія, но, наобороть, еще усилила его страхъ: ему вездъ чудились полицейскіе. Отой-

дя съ версту отъ станицы и замътивъ, что съ хутора Агинова кто-то вдеть ему навстрвчу, онь рвшиль, что это разыскивають его и повернуль въ сторону, на хуторъ Черепашій, а оттуда на Агиновъ, чёмъ и удлиниль путь версты на 3-4. Ночь была темная. Кругомъ мертвая тишина. И безъ страха страшно. О. Левъ, осторожно ступая, старался не нарушать своимъ движеніемъ эту мертвую тишину. Вдругъ онъ замътиль на горизонтъ, что цълый нарядъ полиціи направляется ему навстрѣчу. Iloследнія силы оставили его, ноги подкосились и онъ не присълъ, а скоръе упалъ на землю, невольно ахнувъ... Но воть ночную тишину проръзаль произительный крикъ гуся, вфроятно, почуявшаго близкое присутствие человфка, ему откликнулось цёлое стадо, такъ напугавшее бёглеца. Придя въ чувство и отдохнувъ немного, о. Левъ благополучно добрался до Агинова. Туть онъ встретился съ другимъ священникомъ, о. Анисимомъ Бардаковымъ, съ которымъ случилась подобная же исторія въ станицъ Терновской, и онъ сейчасъ бъжаль оттуда съ опустошенными карманами. Съ Агинова ихъ доставили уже по мъстамъ ихъ жительствъ. Вслъдъ за о. Львомъ явился домой на хут. Морской и Петровичъ, котораго власти подержавъ, отпустили, видя, что отъ него ничего не дождаться, да еще нужно кормить и его и лошадь. Дорогой онъ завхаль на то мъсто, гдъ они "отдыхали" и разыскалъ всъ спрятанныя имъ вещи. Tp.

## Credh Mhccionepobb.

#### Рязанскія бесьды.

(Отъ нашего корреспондента).

Въ № 24 журнала "Церковь" мы сообщали о бесѣдѣ, бывшей въ нашемъ городъ съ миссіонеромъ господствующей церкви 22-го мая с. г., и о томъ: какимъ образомъ она осуществилась и при какихъ обстоятельствахъ. А теперь желательно, хотя кратко, подблиться съ читателями журнала "Церковь" свъдъніями о дальнъйшихъ бесъдахъ, бывшихъ здѣсь.

Кром' вышеуказанной бестды, въ Рязани было проведено Д. С. Варакинымъ съ миссіонеромъ И. II. Строевымъ еще три бесвды, а именно: 30 мая, 5 и 12 іюня. Бесвда 30 мая ,,0 проклятіи никоновскимъ соборомъ православных христіанъ за содержаніе православныхъ преданій" была, впрочемъ, ведена А. А. Селезневымъ и только къ концу ея Д. С. Варакинъ принялъ въ ней участіе.

А. А. Селезневъ, человъкъ молодой, ему всего 20 лътъ, но способности его къ собесъдованіямъ, несмотря на то, что онъ совершенно слѣпой, достаточно развиты и если онъ будетъ развиваться дальше, то изъ него получится далеко не заурядный полемисть. Мы въ правъ ожидать отъ Александра Акивфіевича проявленія особой энергіи въ дальнъйшемъ его развитіи въ діль защиты св. истины и желаемъ ему въ этомъ большихъ успѣховъ.

Бесъда 30 мая была начата Селезневымъ. Въ его плавной, спокойной и дёловой рёчи слышалась хорошая подготовленность къ вопросу, но, къ сожальнію, не вполнъ была достаточна у него критическая подготовка. А миссіонеръ, И. Ц. Строевъ, желая этимъ воспользоваться, старался сбивать Селезнева разными софизмами и общеизвъстными миссіонерскими удовками. Но и при всемъ этомъ, Селезневъ удачно

сумѣть миссіонера обезсилить. И послѣдній, уже оставивши вопрось, началь набрасываться на личность Селезнева. Съ цѣлью унизить и раздражить Селезнева, миссіонеръ Строевъ говориль: "За дѣло тебя Богъ зрѣнія лишиль", "вотъ за то ты и ослѣпъ" и др. т. п. Сильные и мѣтжіе удары Селезнева довели самого миссіонера Строева до раздраженія и онъ ужъ началь выражаться по адресу своего собесѣдника, Селезнева, тажими словами, какъ: "жульничество", "мошенничество" к др. т. п. словами. Можно было подумать, что со стороны господствующей церкви бесѣду ведеть не миссіонеръ-академикъ, а кто-то другой, мѣсто которому гдѣ угодно, только не на религіозномъ собесѣдованіи.

Что же касается существа поставленнаго вопроса, то, къ нашему удивленію, миссіонеръ рѣшительно не хотѣль говорить о клятвѣ патріарха Макарія и другихъ съ нимъ трехъ іерарховъ, утвержденной на соборѣ 1656 года, настаивая, что эта клятва собору никоновскому не принадлежитъ, а только тѣмъ лицамъ, которыя ее подписали, т.-е. четыремъ іерархамъ: Макарію, Гавріилу, Григорію и Гедеону.

По мнѣнію миссіонера, эти клятвы частныхъ лицъ и потому голосомъ церкви признавать ихъ нельзя. Чѣмъ руководствовался миссіонеръ въ этомъ случаѣ и на какомъ основаніи онъ держится такого мнѣнія о клятвѣ патріарха Макарія и иже съ нимъ, на бесѣдѣ мы не слыхали. Но обратное, что клятвы эти принадлежатъ именно голосу всей господствующей церкви, а не частнымъ лицамъ только, мы слышали очень ясно. Это доказано было и А. А. Селезневымъ и, въ концѣ бесѣды, Д. С. Варакинымъ. Извѣстно, что отвѣтъ патріарха Макарія и другихъ трехъ ісрарховъ, гдѣ проклинаются православные христіане только за "содержаніе двоеперстія", Никонъ немедленно велѣлъ напечататъ и помѣститъ въ качествѣ приложенія къ книгѣ "Скрижаль".

Когда, такимъ образомъ, восточные іерархи, находившіеся въ Москвъ, изрекли свой приговорь на крестящихся двумя перстами, не только устно, въ недёлю Православія, но и письменно, Никонъ счелъ благовременнымъ созвать на соборъ своихъ, русскихъ архіереевъ, чтобы и они поставили р'яшенте по тому же вопросу. Соборъ состоялся 23 апръля 1656 года... Никонъ открылъ засъданіе собора довольно обширною ръчью, напомниль, что отвъчаль цареградскій патріархь Пансій съ своимъ соборомъ о сложении перстовъ для крестнаго знаменія... какъ изрекли въ недёлю Православія проклатіе на крестящихся двумя перстами три восточные святителя, и какъ то же проклятие повторили они, вмъстъ съ молдавскимъ митрополитомъ, въ своемъ письменномъ отвити... Присутствовавшіе на соборѣ занялись сначала свидктельствозаніемъ книги "Скрижали", "соборнъ чтоша ее во многи дни, съ великимъ прилежаніемъ всяку вещь и всяко слово со опаствомъ разсуждающе". Затъмъ, обсудивъ то, что сказано о крестномъ знаменіи въ трехъ статьяхъ, пом'вщенныхъ въ приложении къ "Скрижали"... и въ отвитномъ посланіи четырех восточных іерархов, находившихся въ Москет... соборъ постановиль следующее правило: "Аще кто отсель, впдый, неповинится творити крестное изображение на лицъ своемъ,... еже треми первыми великими персты десныя руки изображати... но имать творити сіе непріятное церкви, еже соединя два малыя персты съ великимъ пальцемъ... и два великосредняя, простерта суща, или инако изображати крестъ: сего имамы... всячески отлучена от церкви, вкупъ и съ писаніемъ веодоритовымъ, яко и на пятомъ (соборт) прокляша его ложная списанія на Кирилла, архіепископа александрійскаго, и на правую въру, сущая по несторіев вереси, проклинаніем в и мы". Это правило свое, равно какъ и всю книгу "Скрижаль" съ приложеніями, всв, находившіеся на собор'в, скрппили своими подписями 2 іюня 1656 года" ("Исторія". Макар., т. 12, стр. 191—4). Послв

прочтенія этого соборнаго правила миссіонеръ Строевъ, въ порыва безсилія, рашился утверждать, что въ правили собора проклятія нъть, а лишь только сказано: "отлучена". Ко это съ его стороны "лебединая пъснь". Неужели не ясно выражение соборнаго правила? Выразимъ своими словами это правило: "Того имъемъ ръшительно отлученнымъ отъ церкви вмъстъ и съ писаніемъ осодоритовымъ, какъ и на пятомъ соборъ прокляли его ложныя списанія на Кирилла Александрійскаго... проклинаемъ и мы". Другими словами: соборъ 1656 года такой же произнесь судь на крестящихся дзумя перстами, какой произнесь и пятый вселенскій соборь на ложныя списанія Өеодорита, т.-е. проклятіе. Такъ понималь это и историкъ Макарій, который дальше геворить: "Такимь образомъ, еще въ 1656 году представители не только восточной православной, но и русской іерархіи изрекли уже проклятіе на неповинующихся церкви последователей двуперстія въ крестномъ знаменіи и вообще на несоглашавшихся креститься такъ" (т.-е. троеперстно) (Истор. Макар., т. 12, стр. 194 и 5). Ясно, что соборъ 1656 г. въ правилъ изрекъ и отлучение и проклятие на двуперстниковъ.

Не хотять этого понять, или, върнъе, въ этомъ сознаться только казенные миссіонеры. Такая тактика миссіонеровъ истекаеть, разумъется, не изъ принципа убъжденія и здравой логики, а просто изъ боязни быть выгнаннымъ изъ миссіонеровъ и попасть, по выраженію одного изъ нихъ, въ "гранильщики мостовыхъ".

5-го іюня бесёда была "Объ искаженіи бывшимъ патріархомъ Никономъ богослужебныхъ и другихъ книгъ".

На этой бесёдё начетчикомъ Д. С. Варакинымъ было доказано, что при Никонъ было не исправленіе, а искаженіе книгъ. Этого мало. На соборъ 1667 г. было категорическое постановленіе, чтобы изъ древнихъ церковно-богослужебныхъ книгъ православное ученіе о двоеперстномъ сложеніи для крестнаго знаменія и благословенія искоренять (см. дъяніе соб. 1667 г., л. 15 об.). Было указано нъсколько примъровъ искаженія Никономъ книгъ, и миссіонеръ Строевъ коснулся только двухъ-трехъ изъ нихъ, а большинство ихъ обошелъ молчаніемъ.

12-го іюня была бесёда "О казняхъ и гоненіяхъ, исходящихъ отъ настырей господствующей церкви". Такой бесъдъ рязанское миссіонерство было очень не радо. Ибо еще предъ началомъ ея енископъ Исидоръ (Колоколовъ), председатель рязанскаго миссіонерскаго совъта, призываль народь быть готовымъ спокойно выслушать эту беседу, назначенную старообрядцами. Епископъ Исидоръ говорилъ: "Мы не знаемъ, для чего старообрядцы назначили эту бесёду". Съ своей стороны еп. Исидоръ находилъ ее нежелательной и даже не нужной. "Въдь гоненія были, но были въ старыя времена, —говориль еп. Исидоръ, — а въ послъднее время, и особенно послъ Высочайшихъ указовъ 17 апръля 1905 г. и 17 октября 1906 г., бесъдовать о гоненіяхъ нътъ никакихъ основаній". Мы сначала, признаться, были готовы согласиться съ словами епископа Исидора. Но когда г. Варакинъ указалъ, что если, повидимому, и прекратились гоненія въ данное время, то прекращение это делаетъ честь не пастырямъ господствующей церкви, а гражданской власти, прекратившей суровыя мъры противъ старообрядцевъ въ силу вышеозначенныхъ указовъ. Фактически тъ гоненія, какія претерпъвали предки старообрядцевь отъ гражданской власти во время, напримъръ, Николая I, прекратились давнымъ-давно, а пастыри господствующей церкви, съ своей стороны, гоненій не прекращали ни на минуту. Наоборотъ, пастыри господствующей церкви гоненія и казни поставили въ неизминный догмать.

Такъ они еще на соборъ 1666 г. постановили "прилагать тълесная озлобленія", а спустя лътъ 50—60 издали съ благословенія синода книгу "Камень въры", въ которой

изложенъ "Догмать о наказаніи еретиковъ". Само-собою понятно, что подъ еретиками они разумили нашихъ благочестивыхъ предковъ. Но это было около 200 лътъ назадъ и тогда казнили и гнали живыхъ людей. А вотъ лътъ 15 тому назадъ пастыри господствующей церкви начали сжигать и мертвыхъ. При этомъ Варакинъ указалъ фактъ, совершонный какъ разъ тъмъ епископомъ Исидоромъ, который еще до бестды указываль на ненужность вести собестдование о гоненіяхъ. Онъ несомнънно чувствоваль, что въ дълахъ жестокости и тиранства ему принадлежитъ пальма первенства. Еще книга "Камень в ры" такого "догмата", чтобы сожигать мертвыхъ, ни въ чемъ неповинныхъ людей, не устанавливала, а епископъ Исидоръ уже проявилъ фактически исповъданіе и этого догмата. Далье Варакинь указаль свидытельство, что и въ прежнее время гоненій гражданская власть въ этомъ отношении стояла выше пастырей господствующей церкви. Она предостерегала пастырей употреблять, вмъсто вещественнаго меча —духовный. Однако и это разумное предостережение не могло отрезвить ихъ. Яркимъ примъромъ этому служить поступокъ еп. Исидора, совершенный имъ на Кавказъ всего только 15 лътъ назадъ. А тъ выпады противъ старообрядцевъ, которые были сдъланы въ Государственномъ Совътъ представителями господствующей церкви, развъ нс свидътельствують о томъ, что "догмать о гоненіяхъ" не подлежить изменению и отменению. Такъ приблизительно высказывался начетчикъ Варакинъ. Со стороны миссіонера было только одно проведение времени. Тотъ позоръ, которымъ пастыри господствующей церкви покрыли свою исторію, оказывается, ничъмъ смыть не можеть быть, кромъ одного ихъ чистосердечнаго признанія и раскаянія въ этомъ. Но каково было въ эту беседу миссіонеру, выступившему защищать это явное беззаконіе! Сколько нужно для этого им'єть р'єшьтельности! Неизмфримо честнъе было бы для миссіонера рискнуть попасть "гранить мостовыя", чёмъ позорить и себя и науку...

Закончивши бостду, последнюю изъ назначенных старообрядцами, епископъ Исидоръ заявилъ публикт, что теперь они отъ себя назначаютъ старообрядцамъ рядъ бестдъ и первая бестда будетъ 19 іюня на тему: "Православіе греко-восточной церкви, по свидътельству древней русской церкви, изложенному въ книгахъ: "О втрт", "Кирилловой" и "Боль-

шомъ Катехизисъ".

Старообрядцы безпрекословно согласились вести и тѣ бесѣды, какія будуть назначены рязанскимъ миссіонерствомъ. Но,—увы! бесѣдамъ этимъ осуществиться было не суждено! 19-го іюня пріѣхалъ на бесѣду начетчикъ Варакинъ, пришла и публика и на стѣнѣ монастыря вмѣсто объявленія о бесѣдѣ пришлось только прочитать, что вслѣдствіе непріѣзда изъ Петербурга епископа Исидора бесѣда, назначенная на 19-е іюня, отмѣняется. По справкѣ же оказалось, что епископъ Исидоръ пріѣхалъ еще въ субботу 18-го іюня.

Такъ безславно и позорно закончили свою миссію рязав-

скіе миссіонеры!

Народъ, собравшійся къ монастырю въ большомъ количествѣ, пошель обратно съ тяжелыми, подавленными чувствами...

Въдь удаленіе на покой епископа Исидора и ссылка его на Валаамъ не могутъ служить миссіонерамъ основательной причиной прекращенія бесъдъ!

#### Д. Старорямова.

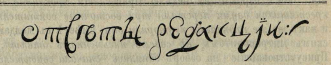
3 іюня въ д. Старорямову прівхаль миссіонерь М. Зввревъ. Подъвхавъ къ дому старообрядческаго священника о. Василія Журавлева, онъ потребоваль, чтобы тоть завтра непремвнно явился на бесвду. Старообрядческій священникъ не отказался. Насколько могь, онъ за ночь подготовился

къ бесъдъ и отобраль нужныя книги. На утро, едва только зазвонили въ колоколъ къ беседе, о. Журавлевъ явился и разставиль самъ книги. Публики было немного, о. Журавлевъ предложиль провести бесёду,, О погрёшностяхь господствующей церкви противъ символа въры". Не чувствуя себя, въроятно, сильнымъ, миссіонеръ подъ предлогомъ малаго количества слушателей началь уклоняться отъ бесёды и, наконецъ, заявилъ, что бесъдовать не будетъ и закрываетъ бесъду. Въ это время народъ началъ прибывать и о. Журавлевъ началь упрашивать миссіонера открыть бесёду. Но миссіонеръ не согласился, и предполагавшаяся бесёда закончилсь бъгствомъ миссіонера. Онъ объщалъ прівхать 9 іюня, послъ бесъдъ въ с. Окуневскомъ, его ждали и никоніане. Но, увы!-миссіонеръ не прівхаль, да едва ли и прівдеть когда. Отсюда миссіонеръ, дъйствительно, пожхалъ производить собесъдованія въ с. Окуневскомъ. Зная это, и о. Журавлевъ, нанявъ извозчика, повхалъ туда же, и 5 и 6 іюня происходили собесъдованія. Бесъды эти отличались скандалами. Миссіонеръ на всёхъ, хотя бы кто только одно слово произнесь, кричаль, а о. Журавлева началь стращать протоколами, объщая оклеветать въ кощунствъ. Тогда о. Журавлевъ замътиль миссіонеру, что если онь въ справедливомъ возраженіи со стороны старообрядцевъ видитъ какое-то кощунство, то почему же не видить его въ поступкахъ пастырей своей церкви, которые святоцерковное преданіе-двоеперстное сложеніе для крестнаго знаменія-порицали "чортовымъ преданіемъ". И всёхъ тёхъ, кто молится такъ-еретиками? "Хотя теперь, - добавиль о. Журавлевь, - этимь ,, чортовымь преданіемъ" молятся находящіеся въ единствъ съ господствующей цержовью единов врцы".

Всего въ с. Окуневскомъ было проведено 4 бесёды. Насколько эти бесёды были неудачны для миссіонера могутъ засвидётельствовать слушатели бесёдъ, и особенно то, что несмотря на свое обёщаніе, миссіонеръ до сихъ поръ не показывается въ д. Старорямову для бесёдъ съ о. Василіемъ Жу-

равлевымъ.

Отъ окуневской общины о. Василій получиль письменную благодарность за успѣшную защиту православія старообрядчества.



Въ виду поступленія большого количества вопросовъ, редакція даетъ не болье двухъ отвьтовъ на каждаго вопрошающаго. При запросахъ обязательно сльдуетъ прилагать печатный адресъ, по которому получается журналъ "Церковь". При несоблюденіи посльдняго условія редакція на вопросы не отвьчаетъ; не даетъ также отвьтовъ и письменно.

Вопрост (В. Г. Безналова): Въ 84 псалмъ говорится: "Истина отъ земли возсія и правда съ небесе приниче". Какъ это нужно разумъть?

Отвить: Подъ истиною, въ данномъ случай, разумбется Ісусъ Христосъ. Азъ есмь Истина (Іоан. 14, 16), —свидбтельствоваль Онъ о Себй. Истина от земли возсія. Этими словами говорится о рожденіи Ісуса Христа, Который возсіяль отъ земли, родившись, по человйчеству, отъ Пресвятой Дівы Маріи. И воть, когда Христосъ возсіяль отъ земли, Отець, Который есть высочайшая правда, призріль съ неба

на землю, удостоивъ большаго промышленія людей, принявшихъ чрезъ Сына истинную в'яру.

Относительно второго вашего вопроса скажемъ слѣдующее. Какой бы грѣхъ человѣкъ ни сотворилъ, грѣхъ этотъ оставится ему, если онъ искренно, чистосердечно въ немъ кается. "Нѣтъ грѣха, побѣждающаго человѣколюбіе Божіе", говоритъ Вальсамонъ въ толкованіи на 52 прав. свв. апостолъ.—,,Посему Господь и пріемлетъ всѣхъ кающихся и обращающихся отъ зла къ добру. Ибо для спасенія грѣшниковъ Онъ нисшелъ съ неба, и сказалъ: не пріидохъ призвати праведники, но гръшники на покаяніе" (Мато. 9, 13).

Вы какъ бы высказываете сомнине: оставится ли грахъ человъку, если онъ не успъль совершить епитимію, не успъль загладить свой грёхъ, и можно ли въ такомъ случав, если онъ умретъ, совершать надъ нимъ молитвы, положенныя совершать надъ правоживущими? Никакого сомнѣнія въ данномъ случав быть не можетъ. Ибо если Господь пріемлетъ кающагося, если радость бываеть на небеси о единимь гришници, кающемся (Лук. 15, 7), —какъ изрекъ Спаситель, —то ясно, что кающіеся съ душевнымъ расположеніемъ прощаются Богомъ, хотя бы и не выполнили по невозможности тъхъ епитимій, которыя установлены Церковью для кающихся. Святая Церковь удостоиваеть таковыхъ всёхъ тъхъ своихъ благодатныхъ освященій, какихъ сполобляются правоживущіе. Въ 13 правиль І всел. собора говорится: ,,О находящихся при исходъ отъ житія, да соблюдается и нынъ древній законъ и правило, чтобы отходящій не лишаемъ быль последняго и нужнейшаго напутствія... Вообще всякому отходящему, кто бы ни быль, просящему евхаристіи... да преподаются святые Дары" (Кормчая полн. перев.). "Священные отцы, — говорить въ толкованіи на это правило Зонара, — сдълавъ постановленія объ епитиміяхъ, и какъ и насколько подпадающіе епитиміямъ должны быть внв общенія, въ настоящемъ правилъ опредъляють, что, хотя бы находились накоторые подъ епитиміею, лишающею ихъ общенія, но если находятся при кончинъ житія, должно преподавать таковымъ святыя Тайны, дабы имѣли ихъ въ напутствіе и не были лишены освященія ими" (Кормч. полн. перев.).

Итакъ, если кающіеся, какъ бы гръховны ни были, сподабляются святыхъ Таинъ въ напутствіе въ жизнь въчную и для освященія, то ясно, что они достойны и молитвъ Церкви.

Вопрост (М. Пинаева): Грёхъ или нётъ прививать оспу? У насъ есть противники этого, которые такую прививку называють печатью антихриста. Христосъ, говорять они, запретиль лёчить здоровыхъ. "Не требують здравіи врача",—поучаль Онъ.

Отвить: Не знаемъ, что сказать о такихъ людяхъ. Странные эти люди; во всемъ-то имъ хочется видъть пачаль антихристову. Да развъ она будеть такова? Это будеть печать, безъ которой "никто же возможеть ни купити, ни продати" (Апок., гл. 13), — какъ говоритъ тайновидецъ Іоаннъ. А им'єющіе таковую не возмогуть "честный и животворящій кресть сотворити десною своею рукою на чель, но связана рука его будеть: и оттол'в власти не имать знаменати своя уды" (Св. Ипполить. Соборникъ, гл. 8). А между тъмъ, тъ же самыя лица, которыя признаютъ оспопрививаніе печатью антихриста и, слътовательно, не имъють ея, надо полагать, и покупають и продають, что нужно. Да и тв, которые совершають оспопрививаніе, иміноть руки не связанными и изображають "честный и животворящій кресть на челъ своемъ" и "имъютъ власть знаменати своя уды". Гдъ же туть печать антихристова? Только темнота и невъжество можетъ находить ее въ оспопрививании. Если мы поразмыслимъ, какой ужасъ, какое зло приноситъ человъчеству эта бользнь-оспа, то сознаемъ, что гръхъ заключается не въ предупреждении этой бользни чрезъ прививку, а въ отрицанін такого предупрежденія. Прибъгать къ помощи врачей для льченія отъ какихъ бы то ни было бользней не только не воспрещается святоцерковнымъ ученіемъ, но и положительно допускается. "Почитай врача противу потребъ честію его, —говорить премудрый сынъ Сираховъ, —ибо Господь созда его; отъ Вышняго бо есть исцъленіе... Господь созда отъ земли врачеванія, и мужъ мудрый не возгнушается ими" (Кн. Премудростей Ісуса, сына Сирахова, гл. 38, ст. 1, 2). "То будетъ упорствомъ, —говоритъ и св. Василій Великій, — если во всякомъ случав избъгать пользованія врачебнымъ искусствомъ... Поэтому здравый разумъ внушаетъ не отказываться ни отъ съченій, ни отъ прижиганій, ни отъ непріятнаго принятія острыхъ и трудныхъ лъкарствъ" (Твор., ч. 5, стр. 205).

Что касается указываемыхъ словъ Христа Спасителя: "не требують здравіи врача, но болящіе", то они отнюдь не говорять того, что "требовать врача" для оспопрививанія въ цъляхъ предохраненія отъ бользни бича человъчества человъчества оспы составляеть какую пограшность или преступленіе противъ какой-либо запов'єди. Смысль этихъ словъ Ісуса Христа тотъ, что всякій, имфющій нужду во врачь, призываетъ его. Следовательно, именощие нужду во врачахъ и для предупрежденія бользней, не согрышають, когда призывають ихъ. Не только лечить болезни, но и предупреждать ихъ-дъло нисколько не гръховное. "Мудрые врачи, -- говорить св. Златоусть, -- когда хотять отсёчь сгнившій члень, или извлечь камни, забившіеся въ каналахъ тёла, или исправить какую-нибудь другую погрёшность природы, дёлають это (на виду у людей)... И дълають это не потому, что хотять выставить на позорь человическія несчастія, а для того, чтобы на чужихъ твлахъ научить твхъ, которые смотрять, имъть надлежащую заботу о собственномъ здоровьи" (Твор., т. XII, 579).

Значить, заботиться о собственномъ здоровьи, а равно и предупреждать бользни не есть дъло духовное.

И. С. Сидорову: по вопросу: Могуть ли вступать въ бражъ дёти крестовыхъ братьевъ мы высказывались подробно въ № 22 журн. "Церковъ" за 1909 годъ, въ отвътъ А. Е. Калинину.

Вопросъ (свящ. Н. Грязева): Въ чинъ крещенія, въ первой запретительной молитвъ говорится: "О немъ бо ти запрещаю, походившимъ яко по суху, на плещу морскую"... И паки: "Изыли и отъиди отъ знаменаннаго новоизбраннаго воина Христа Бога нашего. О немъ бо ти запрещаю, ходящимъ на крилу вътреннюю". Какъ это понимать: "о немъ бо"? Нъкоторые говорятъ, что это говорится о Христъ, а другіе — о крещающемъ.

Ответь: Последние говорять неразумно. Смысль этой запретительной молитвы следующій: "Запрещаю ти Богомъ, показавшимъ древомъ живота, и уставшимъ херувимы и пламенное оружіе, обращающееся стрещи то, -запрещенъ буди и отъиди". Этими словами священникъ запрещаетъ діавола Богомъ, Который показалъ древомъ жизнь и поставилъ херувимовъ и пламенное оружіе охранять его (ср. кн. Бытія, гл. 3, ст. 24). , 0 Немъ бо ти запрещаю, походившимъ, яко по суху, на плещу морскую". — О Богъ тебъ, діаволь, запрещаю, — запрещаю о Богв, Который ходиль по волнамь моря, какъ по сушъ (Мате., гл. 14). "Изыди и отъиди отъ знаменнаго воина Христа Бога нашего".-- Изыди, діаволь, и отыди отъ новопросвинающагося, который становится отнынъ воиномъ Христа Бога нашего. "О Немъ бо ти запрещаю, ходящимъ на крилу вътреннюю творящимъ ангелы своя духи и слуги своя огнь палящъ". — О Немъ бо, т.-е. о Христъ Вогъ, тебъ, діаволь, запрешаю, то Христъ Вогъ, ходящемъ на крыдьяхъ вътровъ (каковыми словами выражается вездёсущіе Божіе), творящемъ ангеловъ своихъ духами и слугами своими пламень огненный (ср. псал. 103, 4). Такимъ образомъ, подъ мъстоименіемъ: "о Немъ бо", разумъется Христосъ Богъ; о Немъ крещающій запрещаеть діавола, чтобы онъ изшель и отошель отъ крещаемаго.

По вопросу: какъ поворачивать новобрачныхъ передъ молитвой на снятіе вънцовъ, мы обстоятельно говорили въ отвѣтъ г. Уколову (№ 29 журнала "Церковъ" за 1910 г.). Слъдуетъ поворачивать направо, правымъ плечомъ впередъ и ставить новобрачныхъ лицомъ не на югъ, а на за-

Вопрост (свящ. С. Богоявленского): Къмъ и когла установлено для православныхъ христіанъ крестное знаменіе и священническое благословеніе?

Отвить: Крестное знаменіе и священническое благословение относятся къ неписаннымъ преданіямъ. Христосъ Спаситель, установивъ чинъ пастырей, даровалъ имъ и право благословлять върующихъ. Видимый знакъ своего благословенія Онъ показаль на дітяхь, когда, ,,возложь руцт на нихъ, благословляще ихъ" (Мрк. Х, 16). Потомъ при вознесеніи, окруженный върными своими последователями, Господь ,,воздвигъ руцъ свои, и благословляше ихъ" (Лук. ХХІУ, 50). Такъ стали благословлять апостолы и ихъ преемники. Этотъ образъ благословенія сохранился и донын'в по непосредственному преданію. По этому же непосредственному преданію отъ апостоловъ св. Церковь унаследовала и крестное знаменіе, которое , дадеся намъ, якоже израильтяномъ обръзаніе", и которымъ "мы, върные, отъ невърныхъ различествуемъ и распознаваемся" (св. Іоаннъ Дамаск. "Пзложен. въры"). Св. Василій Великій говорить объ этихъ преданіяхъ: "Изъ сохраненных в в Церкви догматов и пропов зданій накоторые мы имжемъ отъ письменнаго наставленія, а некоторые пріяли отъ апостольскаго преданія, по преемству въ тайнъ... Наприм'връ, прежде всего упомяну ю первомъ и самомъ общемъ, чтобы уповающіе на имя Господа нашего Ісуса Христа знаменались образомъ креста, кто училъ сему писаніемъ?... Благословляемъ такожде и воду крещенія и елей помазанія, еще же и самаго крещаемаго, по какому писанію"? И даже доказываеть, что это мы приняли, "по преданію, умалчиваемому и тайному" (св. Василій Великій, пр. 91, изъ 27 главы книги о Св. Духъ къ блаж. Амфилохію).

Д. И. Склюеву: По вопросу о небыти 180 лътъ православныхъ епископовъ можемъ указать книгу преосвященнаго епископа Иннокентія (нижегородскаго): "Церковь Христова временно безъ епископа". Выписать сказанную книгу можно изъ книгоиздательства старообрядческаго Честнаго и Животворящаго Креста Господня (Москва, Б. Каменщики).

На вопросъ: Много ли старообрядцевъ, пріемлющихъ священство Бълокриницкой іерархіи, живущихъ въ Россіи и за границей, и много ли монастырей, церквей и священииковъ,---въ виду отсутствія статистическихъ данныхъ, отвѣтить не имбемъ возможности.

И. И. Королеву: Гдъ нести крышку гроба, спереди его или сзади-указаній ніть. Здісь вы Москві, крышку гроба отправляють на кладбище раньше, до погребенія и проводовъ

Второй вашъ вопросъ неясенъ для насъ. Что вы разумвете подъ окончаніемъ литіи? Обычно литія при провожденін умершихъ совершается такъ. Провозглашается ектенія: "Помилуй насъ Боже" съ прочими прошеніями. По окончаніи ея: "Господу помолимся". Півцы: "Господи помилуй" 40. Священникъ возгласъ: "Яко Ты еси воскресеніе"... Пѣвцы: "Аминь", и начинають пъть: "Святый Боже". И шествіе съ тёломъ продолжается.

Н. И. Карасеву: Слова: "А еже высоко пъти и провлачая не искусныхъ бо и не наказанныхъ есть" — находятся въ большомъ уставъ, такъ называемомъ "Церковное Око", изданномъ въ лъта 7148—7149, при святъйшемъ патріархъ Іоасафъ, л. 4, въ предисловіи.

Священ. І. Л. Карелину: На указываемомъ вами образъ "Трічностасное Божество" ("Церковь", № 23, за 1910 г.) им'вются следующія изображенія: на самой икон'в-вверху изображение Святой Троицы: справа и слъва—чины архангеловъ и ангеловъ. Ниже, посрединъ-Рождество Христово, направо Вого явление и налѣво Влаговъщение Пресв. Богородицы. Еще ниже-ликъ пророковъ, праотцевъ, святителей, мучениковъ, преподобныхъ и проч. святыхъ. На окладъ (на поляхъ иконы): на правой сторонъ, въ верхнемъ углу изображенъ св. апост. Гассонъ; ниже, посрединъ —св. мученикъ Димитрій и въ нижнемъ углу—св. муч. Самонъ. Съ лъвой стороны: въ верхнемъ углу-св. еванг. Лука; ниже, посрединъ, -св. апост. Сосипатръ и въ нижнемъ углу-св. муч. Гурій, и посрединъ нижняго поля-св. муч. Авивъ.

І. М. Потемкину: Вы не можете вступить въ бракъ съ сестрой жены вашего родного дяди. Это было бы, что дядя и племянникъ женились на родныхъ сестрахъ. Такой бракъ книгой Кормчей не разрѣшается. "Два брата, —говорится здѣсь, простую тетку и сестренницу (илемянницу) не поемлютъ". Другими словами, —примънительно къ вамъ: Двъ сестры не могутъ вступить въ бракъ съ дядей и племянникомъ. То, что сестра дядиной жены происходить отъ другой матери, значенія въ данномъ случав не имветъ.

М. А. Зепреву: На вашъ вопросъ, гдв находятся у Баронія слова св. Аванасія Великаго: "Сія истинная есть мерзость запуствнія, якоже есть у Даніила, егда властелинъ мірскій епископскимъ судомъ предсёдитъ"? — отвівчаемъ: Баронія, літо Господне 355, число 2.



#### Въ совътъ всероссійскихъ съъздовъ.

Томскій епархіальный съвздъ.

(См. № 29 ж. "Церковь").

#### Окончаніе второго засъданія 11 іюня 1911 года.

По возобновленій засёданія предсёдатель предлагаеть выслушать протоколь финансовой комиссіи о начетчикъ и раскладкъ на приходы суммы, не покрытой подпиской на поъздку уполномоченныхъ въ Москву на освященный соборъ.

Финансовая комиссія нашла, что жалованье начетчику необходимо положить одну тысячу двёсти рублей, кромё разъёздныхъ. Источникомъ для покрытія этой суммы комиссія находить -- обложеніе приходовь и общинь сборомь соразмфрно количества душъ въ приходф. Непокрытую сумму по подписному листу на повздку въ Москву уполномоченныхъ отъ томской епархіи на освященный соборъ комиссія считаеть правильнымъ также обложение приходовъ, но принимая во вниманіе, что сборъ этой суммы совм'ястно съ сборомъ на начетчика будеть обременителень для некоторыхъ беднъйшихъ приходовъ, комиссія не находить возможнымъ болъе увеличивать обложение приходовъ денежными суммами.

По прочтеніи протокола снова возникають пренія о начетчикь: один находять, что начетчикь платный для епархіи совершенно излишень, потому что можно найти безплатнаго начетчика, при чемъ даже называлось имя такого начетчика; другіе же, напротивъ, выражая удовольствіе, что въ епархіи находится бевплатный начетчикь, высказывали, однако сомнине, чтобы такой начетчикь навсегда отказался отъ содержанія. "Начетчику, —говорили они, —придется разъ-**Бэжать** по епархіи, довольно обширной по своему пространству, и, следовательно, на долгое время отвлекаться отъ своихъ хозяйственныхъ дёлъ, а это будетъ убыточно для такого начетчика-труженика. Сама справедливостъ требуетъ, чтобы убытокъ этотъ покрывался опредёленнымъ ему какимъ-либо содержаніемъ".

Собраніе постановило: докладь финансовой комиссіи о содержаніи начетчика, о сбор'в капитала на его содержаніе и на по'вздку уполномоченных въ Москву на освященный соборь утвердить.

Нѣкоторые изъ членовъ съѣзда просятъ огласить списокъ обложенныхъ приходовъ и сколько на какой наложенъ сборъ на начетчика.

Предсвдатель финансовой комиссіи читаеть подробный списокъ обложенія приходовъ и сумму обложенія на каждый приходъ.

Возраженій не послідовало.

Представатель заставнія предлагаеть выслушать докладъ ревизіонной комиссіи.

Читается докладь, изъ котораго выясняется, что у казначея съёздовъ находится въ остаткъ 126 руб. 13 коп., при чемъ комиссія признала веденіе и запись приходо-расхода правильнымъ.

Собраніе докладь утверждаеть и единогласно постановило: избрать казначеемъ до следующаго съезда Ивана Николаевича Шашева—председателя томской старообрядческой обшины.

По утвержденіи докладовъ комиссіи, предсѣдатель засѣданія ставить на обсужденіе вопросъ о борьбѣ съ пьянствомъ, предложенный однимъ изъ докладовъ, и проситъ собраніе высказаться по этому вопросу.

Т. Чернышевъ указывая на широкіе размѣры пьянства въ Сибири, приводитъ фактъ изъ личнаго его наблюденія пьянства во время храмового праздника. Праздникъ этотъ, по словамъ оратора, представляетъ нѣчто ужасное: пьютъ всѣ мужья и жены, лѣти и старцы, молодые люди и дѣвицы, и никто этому не удивляется, никто это не считаетъ заомъ. Но уголенъ ли булетъ Богу такой праздникъ, на которомъ во имя празднества совершается поголовное пьянство? — Мнѣ кажется, долгъ пастырей положить предѣлъ этому злу всѣми средствами, которыя только возможны для нихъ.

К. Лоляковъ, иронизируя, спрашиваетъ:

Какъ же намъ не пить вино, когда Влядиміоъ сказаль: Руси есть веселіе пити"? публикъ недоумъніе). Не погръщимъ ли мы противъ этой заповкли равновностольного князя? Я неоднократно слышаль отъ любителей вина ссылку на св. Влалиміра, который, по ихъ мижнію, будто бы узакониль винопитіе и даже избраль христіанскую религію потому, что она будто бы разрёшаеть пьянство. Но защитники пьянства забывають, что слова эти были сказаны св. Владиміромъ еще тогла, когла онъ не быль христіаниномъ, когла онъ быль язычникомъ и христіанскаго закона не понималь, а если бы онь сказаль это. будучи христіаниномь, то, пожалуй, и не быль бы святымъ. Затъмъ ораторъ доказываетъ, что пьянство есть начало всему злу и осуждается христіанскимъ закономъ.

Свящ. Петръ Черемухинъ предлагаетъ, какъ мъру борьбы съ пъянствомъ, устройство въ приходахъ воскресныхъ собесълованій и открытіе общества трезвости.

Собраніе постановило: борьбу съ пьянствомъ вести посредствомъ устройства воскресныхъ и праздничныхъ собесвъдованій и поэтому возложить на священниковъ обязанность устроивать въ приходахъ и общинахъ воскресныя собесвдованія о пьянствъ. Кромъ сего, борьбу съ пьянствомъ необходимо вести и путемъ открытія въ общинахъ и приходахъ "обществъ трезвости", что тоже возложить на обязанность священнослужителей. Предсидатель предлагаеть выслушать докладь о постройкъ епископу томскому общественнаго дома для его жительства.

Собраніе, заслушавъ докладъ о постройкѣ епископу дома, постановило: поручить финансовой комиссіи выяснить стоимость предполагаемаго дома и изысканіе средствъ для его постройки.

Предлагается выслушать тексть телеграммы на имя министра внутренних дёль съ просьбой повергнуть отъ съёзда жъ стопамъ Его Императорскаго Величества Государя Императора вёрноподданническія чувства старообрядцевь, съёхавшихся на съёздь.

По предложенію предсёдателя телеграмма выслушивается членами съёзда стоя.

Тексть телеграммы слъдующій: "Петербургъ. Его высокопревосходительству господину министру внутреннихъ дъть.

Томскій епархіальный съвздъ старообрядцевъ, пріемлющихъ священство Бѣлокриницкой іерархіи, священнослужителей и представителей общинъ Томской, Енисейской и Иркутской губерній, собравшійся въ Барнаулѣ, покорнѣйше проситъ ваше высокопревосходительство повергнуть къ стопамъ Его Императорскаго Величества Государя Императора, Самодержна Всероссійскаго, наши вѣрноподданническія чувства глубокой преданности Престолу и Отечеству.

Дерзаемъ просить ваше высокопревосходительство доложить доброму нашему Отпу—Государю Императору, что единовърцы въ поданномъ Его Величеству адресъ отъ 20 апръля сего года не постыдились оклеветать насъ, старообрядцевъ, утверждая, булто бы мы, старообрядцы, вступаемъ въ церковное единение съ католичествомъ.

Просимъ провести законопроектъ о старообрядческихъ общинахъ согласно дарованной Его Величествомъ—нашимъ Монархомъ, свободы совъсти и въ духъ законопроекта, одобреннаго Государственною Думою".

Текстъ телеграммы собраніемъ одобряется и подписать телеграмму поручается епископу Іоасафу томскому и священнику Трифону Сухову.

Зас'вданіе предс'ядателемъ объявляется закрытымъ до сл'ядующаго дня, 12-го іюня, въ часъ дня.

#### Третье засъданіе съъзда, 12 іюня 1911 года.

Послѣ обычной молитвы и пѣнія "Дарю Небесный" предсѣдатель предлагаеть выслушать протоколь послѣдняго засѣданія съѣзда.

Секретарь читаетъ протоколъ, по прочтеніи котораго пресёдатель спрашиваетъ: не угодно ли кому высказать замѣчанія или дополненія къ протоколу?

Свящ. Трифонт Суховт замвчаеть, что по протоколу тея обязанность по открытію старообрядческих школь возлагается на священниковь, а между твмь, это двло касается, прежде всего, родителей старообрядческих двтей, а затвмы къ двлу открытія школь необходимо привлечь и соввты обшинь, поэтому следуеть внести въ протоколь постановленіе, что открытіе школь возлагается не только на священнослужителей, но и на соввты общинь вмёстё съ родителями двтей старообрядцевь.

Свящ. Даніилъ Суворовъ, присоединяясь къ мнѣнію о. Трифона, добавляеть, что есть родители, которымъ не нравится, если священникъ сдълаетъ какое-либо замѣчаніе ихъ сыну или дочери.

Т. Чернышев заявляеть, что на священниковь возлагается обязанность открытія школь не потому, чтобы оть этой обязанности освободить совъты общинь и родителей старообрядческаго юношества и все дъло взвалить на священниковь, а потому, что священникъ есть пастырь словесныхъ овець и,

слъдовательно, иниціатива открытія школы должна по праву исходить отъ него.—Правомъ этимъ,--говорить ораторъ,—священники должны дорожить, а не открещиваться отъ него.

К. Поляковъ, не отрицая обязанности просвъщенія юношества со стороны родителей и совътовъ общинъ и ссылаясь, какъ на доказательство, то у нихъ, въ Новониколаевскъ, уже открывается школа, ничего не находитъ страннаго, если въ протоколъ будетъ сказано: "Эта обязанность есть пастыря", потому что и на самомъ дълъ это есть обязанность священниковъ.

В. Мельниковъ замъчаетъ, что дъло заключается не въ томъ, что мы напишемъ въ протоколь, а въ томъ, что мы едълаемъ. Можно какія угодно написать постановленія и ни одного изъ нихъ не привести въ исполненіе. Долгъ просвъщенія будущаго покольнія лежитъ одинаково на всвхъ, и на священникахъ, и на совътахъ общинъ, и тъмъ болье, на родителяхъ, потому что именно къ нимъ св. апостолъ скязалъ: "Отцы, воспитывайте дътей вашихъ въ наказаніи Господни". Поэтому не слъдуетъ спорить изъ-за словъ и если священники настаиваютъ, чтобы въ протоколь было внесено, что обязанность объ открытіи школь возлагается на родителей и на совъты общинъ, то можно внести и такое постановленіе, ибо въ этомъ ничего предосудительнаго нъть и не можетъ быть.

Собраніе постановило внести въ протоколь поправку: "О школахъ возлагается обязанность также на родителей, совъты общинъ и попечителей", и протоколь утвердить.

Далѣе предсёдатель предлагаетъ заслушать протоколь финансовой комиссіи о постройкѣ дома мѣстному епархіальному епископу.

Читается протоколь, но въ виду заявленія нѣкоторыуь священниковъ, что на съѣздъ долженъ поступить сейчасъ доклать о томъ, чтобы резиденцію епископа перенести ръ г. Карнаулъ, жакъ пентръ иѣстнаго старобрятества, собраніе рѣпаетъ съ утвержленіемъ протокола финансовой комиссіи обождать до выслушанія означенняго локлада.

Въ это время въ залу засёданія входить прессващенный Ісасайъ, епископъ томскій, которому собраніе дёлаетъ подобающую его сану встрівчу.

Епископъ, благословивъ наподъ и занявъ предейдательское мфето, предлагаетъ выслущать наворичтельное его "предложение". Секпетаръ ничаетъ предложение епископа Гоасафа и собрание, выслущавъ съ глубокимъ вниманиемъ архипастырское наставление, горяно благодаритъ своего архинастыря за упистинское высоконравственное его наставдение.

При имній участниками стмата перкорных гимновъ.

Облавичения пененывл на четвенть часа.

По возобновленім засёдонія свям. Петро Черемучино читость свой токлять о новественности.

Собраніе благодарить о. Петра за поучительный его до-

Въ это время на засъданіе поступаеть локлать, потписанный 16 священниками, о перенесеній резиденцій епискона Іоасама изъ Томска въ г. Барнауль,

По предлажению предсёдателя секретарь прочитываеть поступляций леклять.

И. Семенода, кака представитель барнау векой общины, полтерживаета предложение о постоянномъ м'естожительств' епископа томскаго въ г. Барнаул'.

К. Поляковъ заявляетъ, что рѣшеніе этого вопроса не столько зависитъ отъ съвзда, сколько отъ самого владыки Іоасафа, а затѣмъ и отъ центральной нашей власти, которая должна вырѣшить этотъ вопросъ, сообразуясь съ канонами Церкви.

Подписавшіе заявленіе священники объявляють, что епи-

скопъ, повидимому, ничего не будетъ имътъ, если съъздъ пожелаетъ перенести его резиденцію въ Барнаулъ.

Свящ. Трифонъ Суховъ напоминаетъ, что ръшение этого вопроса зависитъ отъ освященнаго собора, который можетъ и не согласиться съ постановлениемъ съъзда.

Предстдатель заявляеть, что лично для него безразлично, гдѣ будеть жить мѣстный епископь, въ Томскѣ или Барнаулѣ, потому что приходъ его находится въ Новониколаевскѣ, въ разстояніи почти одинаковомъ какъ къ Томску, такъ и къ Барнаулу. Но освященный соборъ, если поступитъ къ нему ходатайство о перемѣщеніи резиденціи нашего епископа, несомнѣнно будетъ сообразоваться не только съ поавилами соборовь, но и съ желаніемъ нашего съѣзда, который находитъ нужнымъ мѣстопребываніе епископа въ Барнаулѣ для пользы мѣстной церкви и поэтому съѣзду слѣдуетъ вынести какое-либо постановленіе по этому вопросу, конечно, не предрѣшая его окончательно.

Собраніе постановило: просить епископа Іоасафа перенести свою резиденцію изъ Томска въ городъ Барнаулъ. Что же касается доклада финансовой комиссіи о постройкъ дома епископу, то въ отношеніи сбора на постройку дома для епископа докладъ утвердить.

Прочитывается донесеніе епископу Іоасафу одного совъта общины на отказъ священника давать совъту черновики метрическихъ записей, для включенія ихъ въ подлинныя книги и заявленіе одного изъ священниковъ, что онъ не можеть прибыть на настоящій съвздъ, съ резолюціями на этихъ бумагахъ епископа: "доложить съвзду".

В. Мельниковъ разъясняеть, что по закону запись въ метрическія книги должна совершаться немедленно по совершеніи требы и потому веленіе черновиковъ ягляется противорійність закону и кромів того пражтически несообразнымъ, потому что въ книгахъ должны расписываться свидітели св. таинства, а при бракахъ лица, надъ которыми совершается это таинство. При записяхъ же метрикъ съ черновиковъ полниси этихъ лицъ въ книгахъ или должны отсутствовать, или же ихъ придется собирать послів, что будетъ затруднительно и противозаконно.

Собраніе постановило: просить епископа возявиствовать на этихъ священниковъ путемъ, какой онъ найдетъ нужнымъ, лабы одинъ изъ нихъ велъ метрическія книги, а другой—не отказывался прівзжать на съвзды.

Предстдатель предлагаеть собранію рішить: кому поручить исполненіе постановленій настоящаго съйзда.

Собраніе постановило: въ помощь епископу возложить исполненіе настоящаго съйзда на двухъ лицъ: томскаго священника Трифона Сухова и предсъдателя соръта томской старообрядческой общины Ивана Николаевича Шашева.

Предсидатель предлагаеть рёшить: кому полнисать протоколь настоящаго засёданія въ виду того, что протоколь будеть готовь только къ завтрашнему дню, когда многіе члены съёзла разъёдутся.

Собраніе постановило: протоколь послідняго засіданія полисать предсідателю, товарищу предсідателя и секретарю.

Предстдатель предлагаеть решить: кому собрание доверяеть подписать уполномочие избраннымь отъ съёзда депутатамь на освященный соборь.

Собраніе постановляеть: уполномочіе избраннымь оть съёзда лепутатамь на освященный соборь просить подписать епископа Іоасафа и предсёдателя настоящаго засёданія священика Петра Черемухина.

К. Ноляковъ предлагаетъ собранію благодарить В. Е. Мельникова за д'ятельное его участіє въ трудахъ настоящаго съ'язда.

Собраніе благодарить В. Е. Мельникова.

Свящ. Даніилъ Суворовъ предлагаеть благодарить совъть всероссійскихъ събздовъ старообрядцевъ за командировку на събздъ своего представителя В. Е. Мельникова.

К. Поляковъ читаетъ текстъ благодарственной телеграммы совъту съъздовъ слъдующаго содержанія: "Епархіальный съвздъ старообрядцевъ томской епархіи, въ городв Барнаулв, приносить искреннюю и глубокую благодарность за посылку уважаемаго Василія Евоимовича Мельникова на събздъ, присутствіе котораго дало благіе результаты въ нашихъ занятіяхь и указало на кръпкую связь центра старообрядчества съ окраиной, что признается крайне благотворнымъ и жела-

Собрание утверждаетъ текстъ телеграммы и поручаетъ подписать ее предсъдателю настоящаго засъданія.

К. Поляков предлагаеть благодарить присутствующаго на събздв Алексвя Алексвевича Кологривова-представителя департамента духовныхъ дълъ и иностранныхъ исповъданій при министерствъ внутреннихъ дълъ и проситъ его, если будеть возможно, походатайствовать за старообрядцевь въ правительственныхъ сферахъ.

Алексъй Алексъевичъ Кологривовъ принимаетъ благодарность събзда и заявляетъ, что онъ готовъ поддержать всякое

законное ходатайство старообрядцевъ.

Свящ. Даніилъ Суворовъ предлагаетъ благодарить организаторовъ настоящаго събзда.

Собраніе благодарить присутствующихь на засёданіи организаторовъ събзда священ. Трифона Сухова и председателя томской общины Ивана Николаевича Шашева.

Предстдатель заявляеть, что программа събзда исчерпана, доклады, поступившіе на събздъ, разсмотрвны и поэтому онъ объявляеть събздъ закрытымъ.

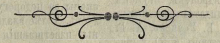
Собраніе молитвою Господу Богу, пініемъ "Достойно есть" и семипоклоннымъ началомъ заканчиваетъ послъднее засъдание съъзда.

Свящ. Трифонт Суховт говорить заключительное слово и

собрание благодарить его.

На последнемъ заседании съезда присутствовало 72 уполномоченныхъ и явившихся безъ уполномочія 59 лицъ, а всего 131 человъкъ.

Справки, совъты и разъясненія по вопросамъ церковно-общественнаго характера, школьному, земельному, переселенческому можно получать въ совътъ всероссійскихъ съъздовъ старообрядцевъ (Москва, Ильинка, Биржевая площадь, д. т-ва Рябушинскихъ).



## Церковно-собщественнам жнинь.

#### Крестный ходъ.

17-го сего іюля совершонь быль крестный ходь изъ храмовъ Рогожскаго кладбища въ подмосковныя селенія: Новинки, Садовники и Дьяково. Крестный ходъ вышелъ съ Рогожскаго кладбища въ 7 часовъ утра. У каоедральнаго храма Успенія Пресвятыя Богородицы (что на Апухтинкъ) крестный ходь быль встричень тоже крестнымь ходомь изь указаннаго храма, который и соединился съ главнымъ крестнымъ ходемъ Рогожскаго кладбища. Въ деревнъ Новинкахъ крестный ходь быль встрёчень преосвященнымь Кирилломь, который совершиль въ этотъ день въ этомъ селеніи Божественную литургію.

По прибытіи къ м'ясту совершенія литургіи, на открытомъ воздухѣ было провозглашено Царское многолѣтіе. Посль часового отдыха крестный ходъ при пъніи молебна направился чрезъ село Коломенское въ деревню Садовники, гдъ совершено было водоосвящение. При пани ирмоса седьмой пъсни канона, крестный ходъ прослъдовалъ въ село Дьяково, гдв доконченъ былъ молебенъ и провозглашено Царское мно-

гольтіе. По окончаніи молебна крестный ходь вышель изъ села Дьякова и направился чрезъ историческую мъстность села Келоменскаго-храмы и дворцы царя Алексвя Михаиловича --и, проследовавъ аллеями сада, вышель въ самое село Коломенское. Въ деревив Новинкахъ епископъ Кириллъ совершиль "освненіе" и затвмъ крестный ходъ проследоваль чрезъ деревню Кожухово, малый Симоновъ монастырь, Спасскую заставу и чрезъ Покровскую заставу вернулся въ храмы Рогожскаго кладбища.

У Курскаго перевзда крестный ходь быль встрвчень епископомъ Кирилломъ, а у самаго храма Покрова Пресвятыя Богородицы встрётиль крестный ходь самь владыкаархіепископъ Іоаннъ.

Въ крестномъ ходу всемъстно шествовалъ владыка Кириллъ въ соучастіи священниковъ: о. Өеодора (съ Рогожскаго кладбища), о. Самуила (изъ храма Тихвинской старообрядческой общины), діаконов'ь: о. Андрея (съ Рогожскаго кладбища), о. Өерапонта (изъ храма остоженской старообрядческой общины), о. Сергія (изъ канедральнаго храма Успенія Пресвятыя Богородицы), а также стихарныхъ и двухъ отдёльныхъ хоровъ пъвцовъ Рогожскаго кладбища и каоедральнаго храма Успенія Пресвятыя Богородицы.

Въ крестномъ ходу предносимо было 14 хоругвей, три величественныя свв. иконы: Спасителя, Знаменія Пресвятыя Богородицы, святителя Николы и другихъ святыхъ.

Почти весь составъ общества хоругвеносцевъ при храмахъ Рогожскаго кладбища былъ налицо и масса присоединилось къ нему любителей ношенія святынь, въ составъ котораго, включая сюда и женскій поль, несшій на носилкахь святыню, входило около 300 лицъ.

Молящихся изъ Москвы и окружающихъ селеній была огромная масса, которая заполоняла собой на длинномъ разстояніи всв улицы селеній.

Многіе усердники встрівчали крестный ходь у своихъ домовъ съ иконами и хлебомъ-солью.

Всего торжества и той радости, которыя были проявлены населеніемъ, описать невозможно, это возможно было только охватить чувствомъ души и сердца лицъ, участвовавшихъ въ такомъ небываломъ еще въ этой мъстности торжествъ.

Казенныя винныя лавки, трактиръ съ продажею кръпкихъ напитковъ были закрыты.

Высшая административная власть предписала низшей "оказать старообрядческому крестному ходу всякое содъйствіе".

Мъстный урядникъ съ командой своихъ стражниковъ проявиль полную распорядительность, почему крестный ходъ не встръчаль на пути своего шествія никакихъ препятствій.

Во время отдыха крестнаго хода въ деревив Новинкахъ быль прочтень отвётъ Государя Императора на отправленную телеграмму Его Императорскому Величеству о совершени перваго крестнаго хода въ село Борисово 16 и 17 іюля, чтеніе было покрыто дважды троекратнымъ "ура" и троекратнымъ многолётіемъ Государю Императору.

#### Саратовскій епархіальный съвздъ.

Въ Черемшанскомъ мужскомъ монастырѣ подъ предсъдательствомъ саратовскаго епископа Мелетія состоялся 2 и 3 іюля епархіальный съёздь духовенства и мірянъ-

уполномоченныхъ отъ приходовъ и общинъ.

Съйздъ постановиль: 1) учредить въ епархіи старообрядческое благотворительное общество; 2) ходатайствовать объ открытіи старообрядческихь школь на казенный счеть; 3) признать наиболже отвъчающимъ желаніямъ старообрядцевъ законопроектъ въ редакціи Государственной Думы: 4) принять міры къ искорененію народнаго пьянства: 5) признана необходимость открытія школы грамоты и пінія въ Черемшанскомъ мужскомъ монастырь; 6) вопрось о представленіи Государю Императору въ пасхальные и рождественскіе праздники отъ саратовской епархіи оставленъ открытымъ; 7) избраны уполномоченными на освященный соборъ отъ духовенства: свящ. Исидоръ Андроновъ, игуменъ Череминанскаго монастыря Евлогій и кандидатомъ къ нимъ свящ. Іоаннъ Исаичевъ, а отъ мірянъ: И. Е. Усачевъ, А. Г. Орловъ и кандидатомъ къ нимъ С. И. Быстровъ и 8) выразить отъ имени събзда върноподданническія чувства Государю Императору, благодарность министерству внутреннихъ дёль за милостивое отношение къ нуждамъ старообрядчества и губернатору за содъйствіе открытію съвзда.

Подробныя сообщенія о съёздё будуть помёщены въ ближайшихъ номерахъ нашего журнала, въ отчетё совёта

всероссійскихъ събздовъ.

#### Изъ нижегородско-костромской епархіи.

(Отъ нашего корреспондента).

На-дняхъ наши уренскіе предѣлы посѣтилъ епископъ Иннокентій.

17-го іюня, вечеромъ, онъ съ діакономъ и двумя стихарными прибыть въ г. Варнавинъ на пароходѣ, откуда 18 отправился въ с. Непряхино, отстоящее отъ Варнавина въ сорока пяти верстахъ. По пути, въ деревняхъ, населенныхъ старообрядцами, преосвященному Иннокентію устраивали торжественныя встрѣчи. Ворота украшались зеленью, путь также былъ устланъ зеленью. Народъ, колѣнопреклоненный встрѣчалъ съ хлѣбомъ-сольк и со слезами радости на глазахъ. Владыка сходилъ съ экипажа, принималъ хлѣбъ-соль и отправлялся далѣе. Такъ было въ каждой деревнѣ, населенной старообрядцами.

Къ вечеру епископъ прибыть въ Непряхино, гдѣ имѣется старообрядческая деревянная церковь и священникъ о. Внифантій Коробейниковъ. Преосвященный прослѣдовалъ въ церковь при колокольномъ звонѣ, сопровождаемый огромной толной народа, и началъ малую вечерню, послѣ которой разошлись до всенощной. Вечеромъ епископъ совершалъ всенощную въ сослуженіи съ двумя священниками и діакономъ, а на утро, въ воскресенъе, соборную литургію. Народу была такая масса, что церковь не могла вмѣститъ и половины всѣхъ желающихъ. По окончаніи литургіи владыка сказалъ поучительное слово, тронувшее всѣхъ присутствующихъ до слезъ, и затѣмъ отправился въ квартиру священника, гдѣ была предложена скромная трапеза.

Послѣ обѣда пришли немоляки побесѣдовать съ епископомъ Иннокентіемъ. Онъ вышелъ и долго мирно бесѣдоваль съ ними. Здвиніе немоляки принадлежать въ согласію безпоповцевъ, ближе всего къ глухой нвтовщинв. Они содержать всв старообрядческіе обряды и обычаи, въ томъ числв и крестное знаменіе съ двоеперстнымъ сложеніемъ. Но только не молятся на иконы, отчего ихъ и прозвали немоляками. Въ принципв они не отвергаютъ и поклоненія святымъ иконамъ. Но не поклоняются вновь написаннымъ иконамъ, хотя бы и съ древнихъ, потому что, говорятъ они, теперь иконы пишутъ еретики — табачники, щепотники. Древнимъ иконамъ они готовы бы поклоняться, но у нихъ не имвется ихъ.

Преосвященный Иннокентій объясниль имъ, что они заблуждаются. Во-первыхъ, нигдъ у святыхъ отецъ нътъ определенія, что на иконы, правильно написанныя еретиками, молиться не следуеть. Правильная и православная икона бываетъ не отъ того, кто ее писалъ, а отъ того, какъ она написана. Бываетъ, что и православный христіанинъ напишетъ икону такъ, что на нее молиться грѣшно, а не-православный напишетъ вполнъ правильную икону, на которую молиться можно. Во-вторыхъ, и въ настоящее время не всв иконописцы еретики-щепотники, а есть очень много и старообрядцевъ, разныхъ согласій. И потому, если кого совъсть зазираетъ молиться на иконы, написанныя никоніанами, хотя бы и правильно, то ничто не препятствуетъ заказывать своимъ же старообрядцамъ. Наконецъ, можно пріобръсти и древнія иконы за недорогую цёну. Но молиться безъ иконъ не слёдуеть. Далбе владыка указаль на то, что чинить старыя иконы, изветшавшія отъ времени, святые отцы не только не возбраняють, но и повел'вають, какъ, наприм'връ, Стоглавый соборъ.

Послѣ этой бесѣды владыка осматриваль мѣста, на одномъ изъ которыхъ предполагается построить новую болѣе просторную церковь. Выборъ его остановился на одномъ весьма прекрасномъ мѣстѣ, расположенномъ на берегу рѣки.

Сказавъ слово о значеніи храма Божія и посовътовавъ заняться постройкой его немедленно, епископъ отправился въ Урень (Трехсвятское), гдѣ его также торжественно встрѣтили. На другой день, въ понедѣльникъ, преосвященный служилъ соборную литургію. Несмотря на то, что день быль будничный, народу собралось множество, не только старообрядцевъ, но и другихъ исповѣданій. Послѣ литургіи владыка сказалъ прочувствованное слово.

Многіе изъ посл'ядователей господствующей церкви говорили, что такога чиннаго и торжественнаго богослуженія

они никогда не видали.

Вечеромъ епископъ Иннокентій отбыль въ с. Шитово для освященія новой деревянной церкви. По пути его везд'в торжственно встр'вчали и провожали. За версту до с. Шитова дорога была устлана зеленью, а по всему селу вплоть до церкви путь быль устланъ холстами. Преосвященнаго встр'втили съ хлъбомъ-солью священники и многотысячная толпа народа съ п'вніемъ.

Владыка проследоваль въ церковь, где сказалъ краткое назидательное слово о значении молитвы.

22-го, въ среду, было совершено освящение церкви епископомъ Иннокентіемъ въ сослуженіи съ тремя священниками, діакономъ и множествомъ молящихся, которыхъ не могъ вмѣстить довольно просторный храмъ. По окончаніи этого торжества началась литургія, послѣ которой епископъ сказалъ слово о значеніи храма Божія.

На другой день, 23-го іюня, на праздникъ Явленія иконы Пресвятыя Богородицы Владимірскія, во имя Которой освящена эта церковь, епископъ Иннокентій совершилъ соборную литургію, по окончаніи которой сказалъ прочувствованное назидательное слово. Затёмъ владыка отправился въ починокъ Логиневской, гдё его встрётили при въёздё весьма торжественно, съ иконами и хоругвями. По

устланной полотномъ улиць епископъ последоваль въ церковь, сопровождаемый пъніемъ мъстнаго хора при большомъ стеченіи народа.

Придя въ церковь и отслуживъ малую вечерню, епископъ отправился въ домъ священника о. Константина Базанова, также сопровождаемый поніемь и колокольнымь звономъ.

На другой день, въ праздникъ Рождества Іоанна Крестителя, преосвященный совершиль соборную литургію, послів которой сказаль слово о значеніи настоящаго праздника и о бъглопоновцахъ, которыхъ много присутствовало за богослуженіемъ.

Въ этотъ же день владыка намфревался отправиться въ с. Воскресенское, отстоящее отъ Логиновскаго въ семидесяти тораго выстроено среди нихъ нъсколько церквей. Но все безуспѣшно. Бъглопоповцы не склонялись въ единовъріе, хорошо понимая, что это просто ловушка, посредствомъ которой ихъ хотятъ увлечь въ господствующую церковь. Церкви, построенныя среди нихъ, пустуютъ, потому что никто не хо дить въ нихъ молиться.

Тяготъніе они имъють къ своимъ естественнымъ братіямъ-старообрядцамъ Бѣлокриницкой іерархіи.

Центромъ здёшняго бёглопоповства служить с. Большое-Содомово, отстоящее отъ Логиновскаго въ восьми верстахъ.

За богослужениемъ епископа Иннокентия присутсвовало много бъглопоповцевъ, въ томъ числъ и члены совъта больше-содомовской общины. Послъ литургін въ Логиновскомъ они явились побесъдовать съ владыжой.

#### Къ присоединенію бъглопоповскаго прихода.



Выходъ изъ церкви послъ соборной литургіи въ с. Б. Содомово, Костромской губ.

верстахъ, чтобы къ воскресенью, 26 іюня, поспъть въ д. Будилиху, гдъ существуетъ старообрядческій приходъ, и гдъ въ воскресенье предполагалось служить соборную литургію, и затъмъ отправиться въ другіе приходы Нижегородской губерніи. Но туть случилось нічто совершенно неожиданное, разстроившее весь маршруть и планъ объёзда епархіи еписко-

Въ этой мъстности бъгдопоновцевъ насчитывается до пяти тысячь, живущих въ несколькихъ десяткахъ деревень и сель, многіе изъ которыхъ населены исключительно ими. Миссіонеры давно обратили на нихъ вниманіе, и всѣ мѣры употребляли на совращение ихъ въ единовърие. Особенно въ этомъ усердствовалъ покойный К. Крючковъ, стараніями ко-

Епископъ Инновентій долго бесёдоваль съ ними, разъясняль ихъ недоразумёнія, опровергаль обвиненія относительно Бълокриницкой іерархіи.

Эта бесьда, а также предшествовавшія торжественныя архіерейскія богослуженія и уб'ядительныя річи епископа Иннокентія такъ сильно подбиствовали на бъглопоповцевъ, что они ръшили пригласить его къ себъ въ Большое-Содомово послужить въ ихъ храмъ, такъ какъ они согласны принять священство Бълокриницкой іерархіи. Владыка охотно согласился. На другой день, въ субботу, изъ Большого-Содомова было прислано нъсколько паръ лошадей, на которыхъ епископъ и отправился съ мъстнымъ причтомъ. При въбздъ въ Большое-Садомово его встрътила огромная толпа народа, какъ мъстныхъ жителей, такъ и сосъднихъ деревень, съ хлъбомъсолью.

Дорога до самой церкви была устлана зеленью и холстами. Облачившись въ соборную мантію, епископъ послѣдовалъ въ церковь, сопровождаемый пѣніемъ и колокольнымъ звономъ. По прибытіи въ церковь, когда діаконъ сказалъ краткую ектенію и владыка отпустъ, всѣ присутствующіе прочитали обычное прощеніе. Затѣмъ преосвященный сказалъ слово о мирѣ церковномъ, о томъ, что бѣглопоповцы раздѣляются съ нами просто по недоразумѣнію. А раздѣленіе церковное—величайшій грѣхъ. Разобралъ также обвиненія и клеветы на митрополита Амвросія.

Затёмъ по просьбё попечителей отслужиль водосвятный молебень святому пророку Иліи. Окропивъ церковь и всёхъ присутствующихъ святою водой и оградивъ крестомъ, епископъ отправился въ приготовленное для него пом'єщеніе.

Въ шесть часовъ вечера началась всенощная, продолжавшаяся до одиннадцати часовъ ночи.

Въ воскресенье, въ восемь часовъ утра, началась соборная литургія, за которой была такая масса молящихся, что храмъ быль наполненъ до твсноты, почему многимъ пришлось стоять внв храма. Торжественность архіерейскаго богослуженія, котораго здвсь никогда не бывало, произвела сильное впечатлівніе на молящихся, такъ что многіе плакали отъ умиленія.

По окончаніи литургіи епископъ Иннокентій сказаль слово, на тексть: "Ни во Израили толики въры обрътохъ". Затьмъ предложиль избрать кандидата во священника, котораго онъ и рукоположить. А временно поручиль завъдывать новымъ приходомъ сосъднему священнику, о. Константину Вазанову, который пользуется большимъ уваженіемъ среди всего мъстнаго населенія.

Затъмъ, сопровождаемый пъніемъ, владыка въ полномъ облаченіи отправился на квартиру. Вся улица была запружена народомъ, никогда не видавшимъ такого торжественнаго зрълица.

Къ вечеру епископъ Иннокентій отбыль въ Логиновскій починокъ и далже по епархіи.

Можно смёло сказать, что не менёе двухъ тысячь бёглопоповцевъ соединились съ Бёлокриницкой іерархіей. И со временемъ эта цифра должна увеличиться, по крайней мёрё, вдвое.

#### М. О. Морозова.

18-го іюля въ 121/4 час. дня скончалась на 84 году жизни Марія Феодоровна Морозова, одна изъ крупнѣйшихъ старообрядческихъ благотворительницъ, она была представительницей именитой купеческой Москвы. Послѣ смерти своего мужа Тимовея Саввича М. Ө. въ теченіе 20 лѣтъ успѣшно продолжала вести его огромныя промышленныя дѣла и стояла во главѣ крупнѣйшей русской мануфактуры "Савва Морозовъ и Сынъ".

Чтобы представить себѣ огромную энергію покойной, ел колоссальную трудоспособность и дѣловитость, достаточно сказать, что отъ Т. С. Морозова она унаслѣдовала крупную долю участія въ Никольской мануфактурѣ, гдѣ ей принадлежало свыше двухъ третей паевъ, московскомъ купеческомъ банкѣ, торговомъ банкѣ, въ бывшемъ россійскомъ обществѣ желѣзныхъ дорогъ, выстроившемъ Курскую дорогу, и многихъ другихъ предпріятіяхъ, созданныхъ промышленнымъ геніемъ ел покойнаго мужа.

М. О. Морозова въ теченіе 20 лёть состояла фактической распорядительницей дёль Никольской мануфактуры, такъ какъ сынъ ея, С. Т. Морозовъ, близкаго участія въ дёлахъ мануфактуры не принимаетъ.



М. О. Морозова.

Гораздо большую извъстность имъеть Марія Феодоровна какъ отзывчивая благотворительница. Въ теченіе десятковъ лѣть щедрая рука ея ежегодно раздавала сотни тысячъ рублей на общественную благотворительность и можно смѣло сказать, что въ Москвъ нѣть ни одного общественно-просвътительнаго или благотворительнаго учрежденія, которое не пользовалось бы отъ нея крупными пожертвованіями.

Рогожское кладбище, старообрядческіе храмы, морозовскія клиники на Дѣвичьемъ полѣ, больницы, пріюты, университетъ, коммерческій институтъ, учащаяся молодежь и огромная масса нуждающихся постоянно пользовались ея широкой помощью. При ея крупномъ пожертвованіи явилась возможность воздвигнуть на Рогожскомъ кладбищѣ величественную колокольню. Она состояла почетнымъ членомъ Рогожской общины.

М. О. Морозова была отзывчива ко всякой нуждё и къ чужому горю и на ея средства сооружены въ Москве даже ночлежные дома, а благотворительныя учрежденія для рабочихъ Никольской мануфактуры стоили ей свыше полумилліона.

Покойная происходить изъ рода старъйшей московской старообрядческой семьи Симоновыхъ.

Послѣ смерти М. О. Морозовой кромѣ сына Сергѣя Тимоееевича, остались двѣ дочери: А. Т. Карпова и Ю. Т. Крестовникова, другія же дочери ея, А. Т. Спримонъ и А. Т. Назарова, и сынъ Савва Тимоееевичъ скончалась задолго до ея смерти.

Какъ родоначальница большой патріархальной семьи Морозовыхъ, Марія Өсодоровна им'єла около тридцати внучать и ц'єлое покол'єніе правнуков'ь. Состояніе М. О. Морозовой оцѣнива̀ется свыше 50 милліоновъ рублей и главная доля его завѣщана ея близкимъ въравныхъ доляхъ.

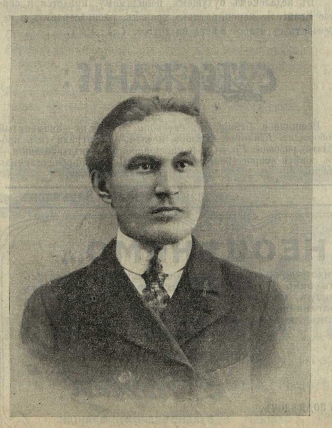
Вся жизнь покойной Маріи Өеодоровны отм'втилась яснымъ умомь и добрымъ сердцемъ. Ея имя украшено неувядаемой славой. Да почість она у Господа въ Его в'вчномъ Царств'в.

О погребеніи Маріи Өеодоровны будетъ сообщено въ слѣдующемъ № ж. "Церковь".

#### 3. Л. Мякшинъ.

5-го сего іюля исполнилось 40 дней послѣ смерти незабвеннаго труженика и поборника Церкви Христовой, начетчка ка Зотика Леонтьевича Мякшина. Въ № 24 журн. "Церковь" мы дали отзывъ о немъ, какъ начетчикѣ. Здѣсь же даемъ о немъ біографическія свѣдѣнія.

3. Л. родился въ селъ Житниковъ, Пермской губернін, Шадринскаго увзда, Каргопольской волости. Родной отецъ Зотика, нынъ священноинокъ Леонидъ, отвезъ его, когда ему было еще три года, въ томскій мужской монастырь. Съ этого времени Зотикъ сталъ воспитываться среди иноковъ. Ински пріучали его ко всему монастырскому. Іеродіаконъ Іеронимъ Вороновъ выучилъ его славянскому чтенію. Благодаря своему острому развитію, Зотикъ уже шести лътъ быстро и отчетливо читаль Псалтырь во время богослуженій, также скоро пріучился и піть. Иноки монастыря радовались, видя шестилътняго младенца, украшающаго своимъ чтеніемъ и пъніемъ ихъ обитель. Восьми лътъ Зотикъ быль рукоположень въ чтеца епископомъ Антоніемъ пермскимъ. Въ этомъ званіи онь прослужиль одинь годь въ г. Благовъщенскъ, при своемъ отцъ священникъ Леонидъ. У Зотика послъ сего умерла мать, поэтому онъ опять возвратился вмёстё съ своимъ отцомъ въ прежній монастырь, и жилъ здёсь до совершеннолівтія. У него явилось сильное желаніе стать на борьбу съ врагами Церкви Христовой. Онъ вступилъ въ союзъ старообряд-



3. Л. Мякшинъ.

ческихъ начетчиковъ, который и оказываль ему посильную помощь въ духовно-нравственныхъ и матеріальныхъ средствахъ. Покойный очень быль доволень этой помощью, желаніе быть начетчикомъ разгоралось въ немъ все сильнье и сильнее. Несмотря на свою бедность, онъ тратиль последние гроши на пріобрѣтеніе нужныхъ книгъ, усиленно изучаль свящ. Писаніе, святоотеческія творенія и полемическую литературу. Сначала онъ вздиль въ качествъ помощника при старообрядческомъ начетчикъ Т. Г. Оедоровъ, а потомъ уже выступаль самостоятельно противь никоніань и единовърцевъ. На бесъды ъздить приходилось одному; ъздилъ въ холодъ и дождь. Въ этихъ повздкахъ онъ подорвалъ свои силы, простудился и сталь слабь здоровьемь. Последнее время своей жизни онъ поступиль въ уставщики въ гор. Шадринскъ. Здъсь онъ схватилъ плевритъ и легъ въ больницу; въ больницъ заболълъ еще дефтеритомъ. Въ больницъ его исповъдалъ и причастиль свв. Таинь м'ястный старообрядческій священникъ. Быль вызвань къ нему телеграммой его отець, тоть немедленно прівхаль и больного сына пособороваль съ м'ястнымь священникомъ. Отецъ все время не отходилъ отъ Зотика Леонтьевича. На глазах'ь родителя онъ и скончался тихо и спокойно, будучи въ твердой памяти до последней минуты смертной.

Покойному было отъ роду всего только 22 года. Послъ него остались жена и дочь 4-хъ лѣтъ. Да упокоитъ его Праведный Господь въ своихъ вѣчныхъ обителяхъ.

#### При "свободъ" совъсти.

Иркутскъ.

Въ мартъ мъсяцъ с. г. военный губернаторъ Забайкальской области препроводиль мив переписку съ прошениемъ крестьянки О. И. Затворниковой о желаніи ея присоединиться къ старообрядчеству, -- на мое распоряжение. По полученіи, я направиль сказанную переписку съ прошеніемъ Затворниковой чрезъ куйтунское волостное правление по мвсту жительства Затворниковой, для свёдёнія и исполненія тамошнему старообрядческому священнику. Но вдругъ неожиданно черезъ два съ половиной мъсяца, г. губернаторъ, на основаніи резолюціи забайкальской духовной консисторіи, отказываеть Затворниковой въ переход'я въ старообрядчество. Духовная консисторія, основывалась на отзыв' куйтунскаго священника, который увъщеваль Затворникову. Последняя будто бы показала, какъ на главную причину своего перехода въ старообрядчество, на урегулирование гражданскаго состоянія ея семейнаго положенія.

Духовная консисторія, какъ видно, не хочеть считаться съ этимъ вопросомъ, для нея ничего не значитъ лишить всякихъ гражданскихъ и семейныхъ правъ цълое семейство. Но что будуть дёлать теперь со священникомъ, если онъ уже присоединиль Затворникову? Вёдь на это было болёе чёмь достаточно времени: два съ половиной мъсяца. Я самъ привлекаюсь къ отвътственности по четыремъ дъламъ за присоединение къ старообрядчеству, именно за то, что, не дождавшись резолюціи отъ губернатора, присоединиль къ старообрядчеству въ разное время 4-хъ лицъ. Но въ данномъ случай г. губернаторъ въ марти мисяци разришиль переходъ въ старообрядчество Затворниковой, а въ іюнъ мъсяць отказаль ей въ таковомъ переходъ. Что теперь дълать? Положение какъ священника, такъ и Затворниковой безвыходное. И кого слушать: или исполнять предписание священныхъ правиль, или же исполнять предписание губернатора? Воть вамъ и свобода совъсти.

Протојерей Георгій Шарыповъ.

М.В.Д. ВОЕННЫЙ ГУБЕРНАТОРЬ ЗАБАЙКАЛЬСКОЙ ОБЛАСТИ. Отдъленіе І. Столъ І.

15 іюня 1911 года. № 3918. Г. Чита. копія.

Настоятелю иркутской общины старообрядцевъ Бълокриницкой іерархіи.

Забайкальскимъ областнымъ правленіемъ 23 марта с. г. за № 2008 было препровождено вамъ прошеніе крестьяным Селенгинскаго уъзда, Батуринской волости и того же селенія, Өеклы Ивановой Затворниковой, ходатайствовавшей объисключеніи ея изъ православія въ старообрядчество Бълокриницкой іерархіи.

Нынъ Өекла Затворникова дала священнику куйтунской церкви отзывъ о томъ, что она ръшила перейти въ старообрядчество Бълокриницкаго толка только потому, что живетъ гражданскимъ бракомъ съ крестьяниномъ Сидоромъ Михайловымъ—старообрядцемъ, около 5 лътъ, съ которымъ прижила двухъ дътей и чтобы узаконить послъднихъ, намърена повънчаться съ Михайловымъ, почему и переходитъ

въ ту въру, которую исповъдуетъ мужъ.

Забайкальская духовная консисторія, по журналу отъ 26 мая с. г., разсмотр'явъ вышеприведенный отзывъ крестьянки Затворниковой и принимая во вниманіе, что Затворникова ходатайствуетъ объ исключеніи ея изъ православія не по уб'яжденію въ правотъ избранной ею в'яры, а по причинамъ, которыя не могутъ быть признаны уважительными, опредълила: ходатайство объ исключеніи ея изъчисла православныхъ оставить безъ удовлетворенія.

Сообщая объ этомъ вамъ, милостивый государь, предлагаю немедленно возвратить мнв отосланное вамъ при

№ 2008 прошеніе Затворниковой.

И. д. губернатора, вице-губернаторъ (фамилія неразборчива). Управляющій отділеніемъ (фамилія не разборчива). Съ подлинн. върно. Ст. протоїерей: Георгій Шарыповъ.

II.

Кіевъ.

Въ Кіевъ есть старообрядческое книгоиздательство "Знаменное пъніе", которое задалось цълью распространять пъвческія старообрядческія книги, буквально переснимая съ древнихъ памятниковъ.

Уже много книгъ оно издало и распространило по старо-

обрядческимъ приходамъ.

Кіевская администрація не притісняла, и книгоиздатель-

ство нѣсколько лѣтъ работало весьма успѣшно.

Но вотъ, весной текущаго года книгоиздательство складъ книгъ перевело на другой берегъ Дивира, въ Никольскую сло-

боду, гдв начинается уже Черниговская губернія.

3 мая с. г. большую партію книгъ для посылокъ перевозили изъ Никольской слободы въ Кіевъ. Около днёпровскаго моста встрёчаеть подводу остерскій исправникъ, останавливаеть и, узнавши, что везуть старообрядческія книги, аре-

стовываеть и велить вести ихъ въ слободской участокъ, гдв онв лежать и до сихъ поръ.

На другой день книгоиздательство представляеть исправнику цензурныя расписки на выпускъ этихъ книгъ въ свътъ. Исправникъ объщается разсмотръть дъло, а книги выдать не разръшилъ.

Составленный протоколь исправникомъ направляется въ окружный судь, гдъ ужъ книгоиздательство обвиняется не за выпускъ книгъ, а за безплатное содержание склада.

Окружный судъ оправдаль книгоиздательство, а книги ръшилъ немедленно освободить изъ-подъ ареста и передать по

принадлежности.

Книгоиздательство немедленно отправилось получать, но не туть-то было. Видно: "что городь—то норовь!" У остерскаго исправника, должно быть, свои неписанные законы: онъ книги не выдаеть и послѣ рѣшенія суда.

Книгоиздательство обратилось тогда къ черниговскому гу-

бернатору, и каковъ будеть результать-неизвъстно.

Такъ книгоиздательство "Знаменное пъніе" лишилось своихъ книгъ. Два мъсяца пролежали онъ безъ толку и еще неизвъстно сколько пролежатъ.

За это время у книгоиздательства на арестованныя книги быль большой спросъ. Пришлось отказывать всёмъ заказчикамъ за невозможностью выполнить заказы, что весьма непріятно и убыточно для книгоиздательства. По приблизительному подсчету оно потерп'ято убытка на полторы тысячи рублей!

За что терпить книгоиздательство, и какія же книги аре-

стовали?

Книги священнаго Писанія, священнаго п'єсноп'єнія, книги творенія святых вотцовь и учителей Церкви!

Какая же туть свобода печати, когда всякій "полицейскій" можеть безнаказанно отбирать, арестовывать, задерживать произведенія печати, прошедшія безпрекословно цензуру!

Въ недалекомъ будущемъ, повидимому, придется и святое Евангеліе конспиративно хранить, распространять и пе-

ревозить съ одного мъста на другое. ("У. Р.").



Всенощное бдѣніе, ст. епископа Михаила.—Знаменитый соборъ, ст. Шалаева.—Обзоръ печати.—Проиграли (изъ прошлаго), разсказъ Гр.—Среди миссіонеровъ.—Отвѣты редакціи.—Въ совѣтѣ всероссійскихъ съѣздовъ.— Церковно-общественная жизнь.

Рисунки и снимки.

Издатель А. И. Королевъ.

Редакторъ П. И. Завьяловъ.

## Учитель старообрядецъ

желаетъ получить мѣсто въ старообрядческой школѣ. Адресь: Станція Пятовская, Сызрано-Вяземской ж. д., священнику о. Тимоеею Чванову.

Требуется учитель (старшій) въ старообрядческую школу въ Екатеринбургъ по предметамъ: общеобразовательнымъ, Закону Божію и пънію. Жалов. 40 р. въ мъс., готовая квартира съ отопленіемъ (для холостого). Адресовать: Екатеринбургъ, А. Е. Каменину (Предс. о-ны).



### неоцънимо...

при лихорадочныхъ и желудочныхъ заболѣваніяхь принимать вино "СЕНЪ-РАФАЭЛЬ", которое укрѣпляетъ организмъ, согрѣваетъ, способствуетъ пищеваренію, и возстанавливаетъ силы. Превосходный согрѣвающій напитокъ: ликерная рюмка вина СЕНЪ-РАФАЭЛЬ на стаканъ чаю.

КОМПАНІЯ ВИНА

J. Rayhail

остерегаться поддълокъ.

SHAPEHUE ITHE SHAPEHUE ITHE SAAFE HOLLITE SAAFE HOLITE SAAFE HOLLITE SAAFE HOLLITE SAAFE HOLLITE SAAFE HOLLITE SAA

Это точный образець печатных крюковых книгь. Печатаются въдев краски, на хорошей ввиать. Подробности въкаталогъ, который по требованію высылается немедленно везплатно.

#### БАНКИРСКІЙ ДОМЪ

## БРАТЬЕВЪ РЯБУШИНСКИХЪ

въ Москвъ, Биржевая плошадь.

Отдёленія въ гор.: С.-Петербург'в, Ярославл'в, Вышнемъ-Волочк'в, Ржев'в, Богородск'в (Моск. губ.), Витебск'в, Вязьм'в, Иваново-Вознесенск'в, Костром'в, Сергіевскомъ Посад'в (Моск. губ.) и Смоленск'в.

Основной капиталъ 5.000.000 руб.

#### производитъ слъдующія операціи:

Пріемъ денегъ на текущіе счета;

Пріемъ вкладовъ срочныхъ и до востребованія;

Срочныя ссуды подъвекселя, цённыя бумаги, товары и т. п.; Ссуды до востребованія ("оп call") подъ векселя, цённыя бумаги, товары въ пути, товары здёсь, долговыя ро-

CHUCH H. T. A.;

Учетъ векселей;

Оплата срочныхъ купоновъ русскихъ и иностранныхъ;

Покупка и продажа цённыхъ бумагъ;

Покупка и продажа чековъ, переводовъ и иностранныхъ векселей:

Выдача аккредитивовъ на всъ страны міра;

Покупка и продажа иностранныхъ банковыхъ билетовъ и звонкой монеты;

Пріємъ на комиссію для инкассо векселей русскихъ и иностранныхъ, свидътельствъ на наложенные платежи, желъзнодорожныхъ квитанцій и другихъ документовъ;

Страхованіе выигрышных билетов и акцій Моск.-Кіево-Воронеж. жел. дор.



## нолоколо-литейный заводъ Николая Васильевича Усачева.

(Существ. съ 1845 г.)

С.-Петербургъ, Малая Охта, Новая улица, № 2.

Отливаетъ церковные колокола отъ 20 фун. до 2000 пуд. въ штукъ съ доставкою таковыхъ по желъзнымъ дорогамъ и поднятіемъ на колокольни.

Доброкачественный металлъ, правильные размъры колоколовъ, сильный гармоничный звонъ, безукоризненная отдълка, аккуратное исполненіе заказовъ, разсрочка платежа.

Заводомъ отливались крупнѣйшіе колокола: въ С.-Петербургскій Исаакіевскій соборъ звонъ 4000 пуд. при большомъ колоколѣ 2000 пуд., Ревель, въ Александро-Невскій соборъ— колок. 1000 пуд., Валаамскому монаст. — колок. 1000 пуд., Петербургъ, Владимірская церк.— колок. 600 пуд., Петерб., Новодѣвичій мон.—1 колок. 500 пуд., и множество друг. въ разн. мѣстност. Имперіи.

Съ заказами и справками обращаться по адресу: С.-Петербургъ, Малая Охта, Новая улица, № 2, колокольно-литейный заводъ, Никол. Васильев. Усачеву

#### Николай Сергъевичъ БОЛЬШАКОВЪ

МОСКВА, Старая площадь, у Ильинских вороть. Антикварная, книжная и иконная торговля С. Т. Большакова Н-ковъ. Древнія иконы, книги, старинныя вещи. Новые старообрядческіе книги, иконы, кіоты, лъстовки, мъдные кресты, эмалевые складни, цъпи и пр

Телефонъ 211-31.
Подробный каталогъ высылается немедленно за 2 семикопеечныя марки.

#### Наслъдники М. П. ВОСТРЯКОВА,

МОСКВА, Ильинскія ворота, № 12. НИЖЕГОРОДСКАЯ ЯРМАРКА, Бубновская площадь, 3—4.

Иконы древ. и нов. Кіоты. Древнія и старообряд. книги и литература. Старинныя русскія вещи. Лъстовки, мъдно-литые иконы и кресты. Старообряд. церковные сосуды. Эмалевые, подъ старое складни и цъпи. Всякаго рода корреспонденцію посылать: Н. М. Вострякову.

"НОВЫЙ УЧЕБНИКЪ по Закону Божію для старообрядцевъ по программѣ народныхъ училищъ". Содержаніе: 1 Молитвы, 2. Священная исторія Ветхаго и Новаго Завѣта, 3. Объясненіе символа вѣры, молитвы Господней и десяти заповѣдей, 4. Объясненіе церковнаго богослуженія. Цѣна 30 коп.; за 100 экземпляровъ цѣна по 25 коп. Продается въ селѣ Городцѣ, Нижегородской губ., у свящ. о. Георгія Андреевича Турылева.

