ГОДЪ ИЗДАНІЯ ПЕРВЫЙ.

# GROFFACH BENNER XYPHÄNZ\*

выходитъ еженедъльно.

подписная цъна:

Объявленія печатаются посл'я текста— 20 коп. за строку петита. АДРЕСЪ РЕДАКЦІИ в КОНТОРЫ.

Москва, Биржевая площадь, домъ т-ва Рябушинскихъ. Телефонъ 204-18. Редакція открыта ежедневно, кром'в воскресныхъ и правдничныхъ дней, отъ 10 до 6 час. вечера.

Редакторъ принимаетъ отъ 12 до 2 час. дня.

Руковиси, присланныя безъ обовначенія условій, считаются безплатноми, не принятыя къ печати сохраняются два місяца и затімъ уничтожаются; обратно пересылаются только по уплаті стоимости пересылки.

#### CBSTIL

2396708145

АВГУСТЪ.

Воскресенье, 31. Положение честнаго пояса Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы.

СЕНТЯБРЬ.

Понедльника, 1: Память преп. отца нашего Сумеона Столпника; соборъ Пресвятыя Богородицы, иже въ Міасинахъ; св. муч. Анеала, свв. муч. четыредесяти жевъ и св. Аммона діакона, учителя ихъ, свв. муч: Каллиста, Евода и Ермогена, единородныхъ братьевъ по плоти; память Ісуса Навина.

Вторникъ, 2: Св. муч. Маманта; память преп. отца нашего Іоанна Постника, патріарха Царьграда.

Среда, 3: Св. священномуч. Аноима, епископа никомидійскаго; преп. отца нашего Өсоктиста. Четверів, 4: Св. священномуч. Вавилы, архіспископа Великой Антіохів в иже съ нимъ трехъ младенцевъ; св. священномуч. Вавилы, иже въ Никомидіи бывшаго учителя и сущихъ съ нимъ 84 младенцевъ; св. пророка Моусея.

Пятница, 5: Св. пророка Захарія, отца св. Іоанна Предотечи; убіеніе св. бдаговърнаго князя Глъба.

Суббота, 6: Св. муч. Евдоксія и иже съ нимъ пострадавшихъ; преп. отца нашего Архиппа.

# Напрасное дъло.

Вопросъ о снятіи клятвъ московскихъ соборовъ 1656 и 1667 гг. былъ впервые поднять при учрежденіи единовѣрія, болѣе ста лѣть тому назадъ. Съ тѣхъ поръ единовѣрцы не перестають думать и временами хлопотать о снятіи клятвъ. Въ послѣдніе три года этоть вопросъ былъ выдвинуть съ особой настойчивостію и яркостію. О немъ много говорили въ печати, духовной и

свътской, ему были посвящены особые доклады и засъданія въ предсоборномъ присутствіи, по поводу его вынесь свои постановленія и послъдній всероссійскій съъздъ миссіонеровъ. Долженъ о немъ высказаться и соборъ господствующей церкви, если суждено будеть ему состояться.

Спрашивается, за кого и о комъ хлопочуть сторонники снятія клятвъ? На старообрядцахъ

эти клятвы не лежать. По нашему понятію, основанному на ученін св. Церкви, незаконныя проклятія ложатся на самихъ проклинателей. А таковыми были и есть клятвы московскихъ соборовъ 1656 и 1667 гг. Заботиться старообрядцамъ о снятін сихъ клятвъ нетъ никакого основанія и смысла. Да и кто имъетъ право сиять ихъ? Герархія господствующей церкви, сама находясь подъ тяжестью этихъ клятвъ, будучи связана ими, не можеть, не имъеть для этого ни силы, ни достоинства развязать самое себя, сбросить лежащія на ней проклятія. Освободиться изъ-подъ нихъ она можеть только искреннимъ раскаяніемъ за прошлое, полнымъ осужденіемъ прежнихъ безразсудныхъ актовъ. Это-единственный спасительный выходъ для нея изъ тьмы проклятій и анаеемъ.

Но такъ ли въ господствующей церкви стоитъ вопросъ о сиятіи клятвъ?

Единовърцы, прося сунодъ и іерархію сунодальной церкви снять клятвы, заботятся о себъ, будучи искренно убъждены, что они состоять до настоящаго момента подъ клятвами московскихъ соборовъ. Върующая совъсть ихъ не можетъ примириться съ такимъ положеніемъ и ищетъ выхода изъ нея. Едва ли для нея будетъ выходомъ—снятіе съ единовърцевъ клятвъ. Предъ нею стоитъ рядъ неразръшимыхъ вопросовъ: законны ли клятвы означенныхъ соборовъ? Если законны, то кто же имъетъ право отмънить законный судъ? Да и какая надобность въ этомъ? Успокоить единовърцевъ. Сказать имъ, что вы уже теперь не подъ проклятіями, онъ съ васъ сняты.

Нужно быть слишкомъ наивнымъ, чтобы повърить такому усновоенію. Соборъ 1667 г. сказалъ о своихъ клятвахъ опредъленно, что онъ положены "въ въчное утверждение и присное воспоминаніе". Господствующая церковь до сего дня утверждаеть устами архіепископа астраханскаго Никифора, что "клятву соборную, противъ винныхъ положенную, разрышить никто не можетъ" (кн. Никифора астраханскаго, стр. 139, изд. 1854 г.). Если же единовърцы признають клятвы московскихъ соборовъ незаконными, то имъ совершенно не зачемъ безпоконться за себя. Незаконныя клятвы ложатся на проклинателей. Единовърцамъ должно только уйти отъ нихъ, чтобы не быть въ общенін съ самоосужденными іерархами. Вотъ для нихъ спасительный выходъ. И другого нъть.

Зачёмъ же миссіонеры хлопочуть о снятіи клятвъ? Какой имъ отъ этого прокъ? Дёлають это они съ полемическими цёлями, чтобы избавиться отъ тёхъ пораженій, которыя они всегда терпять на собесёдованіяхъ со старообрядцами. Они полагають, что послё снятія клятвъ имъ легче будеть вести пренія со старообрядцами. Нёкоторые изъ нихъ увёрены, что стоитъ только снять клятвы, какъ откроется путь къ возсоединенію старообрядцевъ съ господствующею церковью. Такого взгляда на снятіе клятвъ держатся и почти всё свётскіе писатели по церковнымъ вопросамъ. Старообрядцамъ тогда не изъ-за чего отдёляться отъ господствующей церкви, —думають эти церковники, — и расколъ уничтожится. По

этой причинъ они и настаивають на снятіи клятвъ.

Здёсь кроется крупное недоразумение. Какъ мы выше сказали уже, вопроса о сняти клятвъ для старообрядцевъ не существуетъ. Будутъ ли сняты клятвы, или закреплены еще новымъ соборомъ, отношение старообрядцевъ къ господствующей церкви отъ этого не изменится. Въ старообрядчестве даже не существуетъ вопроса о соединение съ сунодальной церковью, его никто здёсь и не помышляетъ поднимать.

Господствующая церковь такъ далеко ушла отъ старообрядчества, что для огромнаго большинства старообрядцевъ она какъ бы совсѣмъ не существуетъ. Въ годы тяжелыхъ столкновеній съ ней она еще давала о себѣ знать, хотя отрицательной стороной. А теперь она стоитъ въ такомъ же отношеніи къ старообрядчеству, какъ стоятъ къ нему католичество, протестантство и другія вѣроисповѣданія. Старообрядцы какъ-то сразу перестали даже думать о господствующей церкви. Одна только полемика съ миссіонерами еще напоминаеть о ней и лишь тѣмъ изъ старообрядцевъ, кто слѣдить за этой полемикой. Даже бѣглопоповцы стали къ ней въ другія отношенія и скоро совсѣмъ развяжутся съ ней.

Чёмъ же объяснить такое отношеніе? Во-первыхъ, тёмъ, что старообрядчество не ищеть себъ опоры внё себя, оно не нуждается въ посторонней помощи, не чувствуетъ потребности какоголибо выхода изъ занимаемаго имъ положенія. Оно достаточно нитеть силы въ самомъ себъ, чтобы укрёпляться и развиваться помимо постороннихъ силъ и помощи. Главная забота его теперь создать внутри себя единство и укрѣпиться въ новыхъ правахъ. Этой заботой оно, главнымъ образомъ, и живеть въ настоящій моменть.

Во - вторыхъ, господствующая церковь, какъ таковая, предъ лицомъ старообрядчества совсемъ не существуеть. Есть министерство "православнаго исповаданія", есть рядь духовныхъ сановниковъ и милліоны върующихъ людей, ничамъ духовно и жизненно не связанныхъ ни съ этимъ министерствомъ, ни съ этими сановниками. Церкви же, какъ живого и дъятельнаго организма, нъть, то, что называется "господствующей церковью", не есть Церковь и ничуть не похоже на нее. Что это такое, едва ли сумъють точно опредалить и сами богословы ея. Но будемъ попрежнему называть это "господствующей церковью". Зачемъ же старообрядцамъ итти сюда? Вёдь это могила всякой церковности. Тамъ неть ничего такого, чтобы привлекало върующую душу. Формализмъ, буквоъдство, циркуляры, коллегіумъ, консисторіи, оберъ-прокуроръ, прокуроры, фискалы, столоначальники, —все бюрократія и бюрократія. Длинная цінь учрежденій и ихъ служителей безъ духа церковнаго, безъ въры, безъ жизни и души. Неужели можно серьезно думать, что старообрядцы не идуть въ это мертвое и холодное вданіе только изъ-за соборныхъ клятвъ? Такъ могуть думать люди, совершенно незнающіе старообрядчества. Другіе думають, что только

изъ-за обрядовъ раздъляются старообрядцы съ господствующей церковью, что паденіе ея они обусловливають "аллилуіей", "противосолуньемъ", "пятипросфоріемъ" и т. п.

"Для человъка образованнаго, -- говоритъ миссіонерская газета Колоколь, -- органически невозможно признать правильнымъ, будто паденіе церкви могло совершиться оттого, что стали употреблять три, а не два пальца для совершенія крестнаго знаменія, произносить "алдилуя" три, а не два раза, ходить противъ солица, а не "посолонь", говорить "благодатная", высто "обрадованная", и "во въки въковъ", вмъсто "во въки въкомъ". Въдь только человъкъ темный, невъжественный можеть искренно считать всь эти причины совершенно достаточными для паденія церкви и воцаренія въ ней антихриста, и потому расколь старообрядчества является вовсе не результатомъ броженія религіозной мысли, а всецьло есть продукть невъжества, царившаго въ русскомъ обществъ XVII въка".

Еще болье темный и невыжественный человых рышится утверждать, что "старообрядчество есть продукть невыжества". О паденіи русской церкви, полной свв. угодниковы и чудотворцевы, утверждали не старообрядцы, а Никоны и сы нимы 5—6 бездарныхы и тупыхы архіереевы сы безрелигіозными, невырующими и развращенными боярами. Они именно отыскали вы перстахы десятки страшныхы ересей и вы сугубой аллилуіп—безбожіе и нечестіе и объявили изы-за этого нашу русскую церковы падшей, зараженной, —какы выражался одины изы столповы никоновскаго невыжества и тупоумія, — "арменскимы ядомы и влосмраднымы ученіемь" (Посл. Пгнатія тобольскаго, стр. 89, 94, 95).

Не только образованный человькь, но и всякій, имъющій разсудокь, "органически не могь признать правильнымь" этоть взглядь Никона и его единомышленниковь на русскую церковь. Поэтому протесть старообрядцевь противь Никона и его безсмысленныхь реформь быль деломъ естественнымь и разумнымь. Они остались на стороне церкви, защищая ея чистоту и святость. Никонь же, оторвавшись оть этой церкви, образоваль изъ себя и своихъ сторонниковь новое "сборище", которое кощунственно признають церковью и которое потомъ Петръ I-й передълалъ въ "въдомство", — въ одно изъ государственныхъ учрежденій. Въ этомъ лагеръ гремъли анаеемы, раздавались проилятія, брань, фабриковались подлоги, создавались чудовищные законы о пыткахъ и казняхъ, оттуда выпускались на мирныхъ гражданъ цълыя полчища вооруженныхъ инквизиторовъ, палачей, которые и "избивали младенцевъ" по всей странъ, истребляя ихъ на плахахъ, кострахъ и висълицахъ. Старообрядчество въ этотъ лагерь не пошло. За это его провозгласили "темнымъ, невъжественнымъ расколомъ". И играя на этой "темнотъ", надъются теперь провести старообрядцевъ снятіемъ клятвы.

Напрасныя надежды.

Кіевскій миссіонерскій съвздъ, -- какъ сообщають Московскія Вюдомости, —призналь "излишними и подлежащими отмене" только клятвы собора 1656 г. и патр. Макарія. Относительно же собора 1667 г. выразился, что онъ "положены на противящихся церкви ради такъ называемыхъ древнихъ чиновъ и обрядовъ". Кого могуть "успоконть" и "привлечь" эти неясныя и двусмысленныя признанія. Клятвы московскихъ соборовъ и патріарха Макарія до того ясны и опредъленны, что никакія толкованія и "изъясненів" не въ силахъ затемнить ихъ смыслъ и значеніе. Для старообрядцевъ миссіонерскія признанія не имъють никакого авторитета. Если и будущій соборъ господствующей церкви скажеть то же, что и кіевскій събадь, то онъ обнаружить только двоедушіе. И соборъ, какъ бы онъ ни быль великь, не вь силахь убъдить нась признавать влятвы соборовъ 1656 и 1667 гг. законными и праведными. "Большинство,—говорить св. Василій Великій,—присвояющее себ'в власть безъ доказательства, устрашить можеть, но убъдить никогда. Какія тысячи убъдять меня считать день ночью, или м'адную монету признавать за золотую и такъ брать ее, или принимать явный ядъ вмѣсто годной пищи?" (у Өөод. Студ, ч. 1, стр. 288). Мы убъждены, что и единовърцы не успокоятся такими "изъясненіями", какія даль кієвскій миссіонерскій събадъ, и попрежнему ихъ совъсть будеть смущена соборными проклятіями. Господствующей церкви необходимо не снять клятвы, а признать ихъ незаконными и осудить ихъ, какъ таковыя. Безъ этого осужденія всь попытки разъяснить клятвы будуть дъломъ совершенно напраснымъ.

## Разсмотрѣніе примѣровъ, приводимыхъ въ защиту реформъ патріарха Никона \*).

#### О празднованіи субботы.

Новообрядецъ: Въ Кормчей есть особыя правила свв. апостолъ Петра и Павла, изъ которыхъ первое правило гласитъ следующее: "Азъ Петръ и Павелъ за-

\*) Прод., см. № 32.

пов'ту же и въ неділю да упражняются въ церковь, поученія ради еже на благовітріе" (Слав. Кормч.). Изъ этого правила видно, что субботу должно праздновать. Лаодикійскій же соборъ 29-мъ правиломъ запрещаеть сіс: "Не подобаеть христіанамъ іудействовати и въ субботу праздновати, но ділати имъ въ сей



день: а день воскресный пренмущественно праздновати, аще могуть, яко христіанамъ. Аще же обрящутся іудействующіе да будуть анавема отъ Христа" (полн. перев.).

Видите ли, какъ св. лаодикійскій соборъ постановиль; онъ даже анаеемъ предалъ празднующихъ субботу, несмотря на то, что апостолы новельли ее праздновать. На этотъ примъръ я особенно обращаю ваше внимание, ибо вы всегда говорите, что наша церковь предала провлятію лиць, содержащихь двуперстное сложеніе для крестнаго знаменія и другіе до-никоновскіе обряды, неправильно, и что, главнымъ образомъ, за это проклятіе она и лишилась православія. Я, конечно, не стану подробно разсуждать о клятвахъ нашихъ соборовъ: на кого и за что онъ были, ибо у насъ съ вами ръчь не о клятваль, и даже допускаю, что клятвы были положены на двуперстниковъ т.-е. держателей, по вашему, апостольскаго преданія. Но воть какъ разъ то же самое сдълалъ и св. маодикійскій соборъ; онъ предаль ана**вем'в** празднующихъ субботу по запов'еди 1-го правила свв. апостолъ Петра и Павла. Стоглавый соборъ, на который вы всегда любите ссылаться въ вопросъ о двоеперстін и считаете его (соборъ) даже святымъ, опять установляеть праздновать субботу; другими словами: стоглавый соборъ установиль то, что съ клятвою запретиль св. лаодикійскій соборъ. Теперь прошу вась отвътить мит на следующій вопросъ: признаете ли вы лаодикійскій соборъ, предавшій анавем'в празднующихъ субботу, и стоглавый соборъ, отменившій эту клятву, православными?

Старообрядецъ: Вполнъ признаю.

Новообрядецъ: Ну, вотъ и благодарю васъ за это, —значить, вы должны признать и нашу церковь православною въ томъ, что она отмънила, по вашему, апостольское преданіе, двуперстное сложеніе, какъ это сдёлаль лаодикійскій соборъ по отношенію къ первому правилу свв. апостоль Петра и Павла, и въ томъ, что наша церковь отмънала клятву стоглаваго собора, какъ это сдёлаль самъ стоглавый соборъ по отношенію къ 29-му правилу лаодикійскаго собора. Если же и послъ этого вы не признаете нашу церковь православною, то, значить, вы уже прямо только упорствуете.

Старообрядецъ: Я еще въ началъ нашей бесьды имълъ случай вамъ заявить, что если вы будете со мной беседовать безпристрастно, не по-миссіонерски, то при помощи Божіей мы по всёмъ предметамъ придемъ съ вами къ единомыслію. До сихъ поръ вы бесьдовали спокойно, но въ последениъ вашниъ словакъ замътно стала проявляться прямо-таки "миссіонерская логика", и вы позволили себъ исказить точный смыслъ приведенных вами правиль и поставить ихъ между собою въ противоръчіе. Но можеть ли быть противоръчіе въ правилахъ? Посмотримъ, что намъ на это скажеть толкователь правиль Зонара: "Не должено думать, что кановы дають противоръчивыя предписанія" (Толков. его на 14 прав. свв. апостолъ). Исно, что противоречія въ правилахъ быть не можеть. После этого намъ только остается съ вами устранить сділанное вами противоръчіе, -- и вопросъ будеть ясенъ. Итакъ, обратимся къ 1-му правилу свв. апостолъ Петра и Павла, прочитанному вами первымъ, и посмотримъ: есть ли туть противоръче съ дводикійскимъ соборомъ. Въ апостольскомъ правилъ говорится: "Въ субботу же и въ недълю да упражняются въ церковь, поученія ради

ежсе на благовъріе". Теперь прочитаемъ правило лаодикійскаго собора только не 29-е, а 16-е: "Въ субботу читати и евангеліе съ другими писаніями". (Поли. переводъ). Скажите мив откровенно: есть туть противорьчіе?

Новообрядець: Здёсь протпворёчія никакого нёть, во вёдь я вамъ прочиталь лаоднийскаго собора правило 29-е, а не 16-е; почему же вы о немъ не упоминаете? А съ этимъ-то я согласенъ.

Старообрядецъ: Отлично. Теперь приступныть и къ 29-му правилу того же даодикійскаго собора: "Не подобаеть христіанамъ іудействовати и въ субботу праздновати, но дълати имъ въ сей день: а день воскресный преимущественно праздновати, аще могуть, яко христіанамъ. Аще же обрящутся іудействующіе: да будуть анавема отъ Христа". Чтобы точиће усвоить смыслъ этого правила, необходимо прочитать толкование на него Вальсамона, который пишеть следующее: "Прочти 70-е правило свв. апостоловъ, недозволяющее върнымъ поститься или праздновать съ гудеями. А поелику, какъ чы сказали въ 16-мъ правиле настоящаго собора, нъкоторые въ субботу соблюдали совершенное бездыйствие отъ всякаго занятия и отъ самыхъ Божественных в псалнопъній, что свойственно іудейской религіи, а въ томъ правиль отцы опредълили только о чтеніи святого Евангелія и Божественных писаній; то теперь они повельвають, что върные не должны оставлять своихъ занятій, по іудейскому обычаю, но должны въ субботу работать, а чтить воскресный день ради воскресенія Господа, и воздерживаться отъ занятій, а присутствовать въ церквахъ Впрочемъ, п это, то есть, чтобы не работать въ воскресный день, не принудительно заповъдали, но присовокупили: аще могуть върные. Ибо, если кто по бъдности или по другой какой-либо необходимости будеть работать и въ воскресный день, не подвергнется осужденію". Отсюда видно, что 29-е правило осуждаеть не тъхъ, кто въ субботу "упражняется въ церковь ради поученія еже на благовтріе", но тыть, кто совершенно бездийствуеть "по іудейскому обычаю" и удаляется даже Божественныхъ псалмонвый, "что свойственно іудейской религін". Іудейская же религія испов'тдуеть, что въ субботу должно совершенно бездъйствовать, а день воскресный она не считаеть и за праздникь и потому дозволяеть въ этотъ день работать; почему и сказано въ самомъ 29-мъ правилъ въ устранение пудейства: "а день воскресный преимущественно праздвовати". Если же мы, по совьту Вальсамона, прочтемъ 70-е правило свв. апостолъ, гласящее: "Аще кто, епископъ, или презвитеръ, или діаконъ, или вообще изъ списка клира, постится съ іудеями или празднуетъ съ ними... да будеть изверженъ. Аще же мірявинъ, да будеть отлученъ", и если прочтемъ еще 12-е правило св. апостола Павла, которое говорить: "Еллинскимъ баснемъ последуян, гали эксидовскимо обычаемь, аще не предложится отъ того, да извержется", то увидимъ, что лаодикійскій соборъ и 29-мъ правиломъ не противоръчить св. апостоламъ, потому что онъ этимъ правиломъ предаеть анавемъ "іудействующихъ", какъ еще ясите объ этомъ свидътельствуетъ Вальсамовъ въ толкованіи на 70 правило свв. апостоль: "Но не говори, что сін іудействують, какъ будто бы были единомысленны съ іу-

деями; ибо таковые непременно подвергнуты будуть не одному извержению или отлучению, но всециолому лишенію общенія, какъ повельваеть и 29-е правило лаодикійскаго собора". Итакъ, ясно, накъ Божій день, что лаодикійскій соборъ 29-мъ правеломъ предаль анавемъ единомудрствующихъ съ тудеями, что осуждають и свв. апостолы правидами: 70-мъ всътъ свв. апостоловъ и 12-мъ апостола Павла. Собираться же для поученія на благов'єріє въ субботу одинаково дозволяють какъ 1-е правило свв. апостоль Петра и Павла, такъ точно и 16-е правило лаодикійскаго собора, а потому и стоглавый соборь не отминяль клятвы лаодикійскаго собора, положенной на іудействующихъ, а лишь привель въ руководство то же указанное вами 1-е правило свв. апостолъ Петра и Павла, вполнъ согласующееся съ лаодикійскимъ соборомъ. Теперь скажите мит: есть ли противортчіе между 1-мъ правиломъ свв. апостолъ Петра и Павла, 29-мъ лаодикійскаго собора и 95 глав. стоглаваго собора?

Новообрядецъ: Теперь я вижу, что противоръ-

Старообрядецъ: Еще спрошу васъ: можно ли признать *iydeйствомъ* собраніе православныхъ христіанъ въ церковь для слушанія св. Писанія, или что то же "для поученія на благовъріе" въ субботу?

Новообрядецъ: Святое Писаніе слушать, или поучаться на благовъріе" не только въ субботу, но не ежедневно не возбраняется, п не только не возбраняется, но п должно, необходимо. Ибо апостоль Павель къ Тимовею объ этомъ пишеть: "Внимай себъ и ученію: и пребывай въ нижъ. Сія бо творя, и самъ спасением и послушающій тебъ". (1 Тимоф., глав. 4, ст. 16). Но я остаюсь въ недоумѣнія относительно выраженія словъ въ славянской Кормчей, тамъ наинсано въ 29-мъ правиль лаодпкійскаго собора слъдующее: "Аще и апостольская заповъдь повельваеть въ субботу праздновати. Но отцемъ сего творити не повельящимъ; но въ недълю праздновати повельша и не дълати". (Слав. Кормч.). Здъсь это мъсто прямо говорить, что субботу правдновать постановили апостолы.

Старообрядець: Простите, что я напоминаю вамъ о томъ, что въ правилать противоръчія быть не можеть. Послѣ вышеизложеннаго разъясненія, безпристрастному собесѣднику не должно больше оставаться въ недоумѣніи, но разъ таковое есть, то необходимо и его, т.-е. недоумѣніе, устранить, и чтобы скорѣе и понятиѣе было можно устранить это ваше недоумѣніе,—слѣдуетъ только спросить васъ: кѣмъ первоначально установлено празднованіе субботы, апостолами ли? Потрудитесь отвѣтить.

Новообрядецъ: Празднование субботы первоначально было еще установлено ветхозавътнымъ закономъ, чрезъ Моусея.

Старообрядецъ: А вы говорите, что апостолы это постановили. Вотъ и разръшилось ваше недоумъніе.

Новообрядецъ: Не я говорю, что апостолы установили праздновать субботу, а это написано въ Кормчей.

Старообрядецъ: Но вёдь въ Кормчей это сказано на основании 1-го правила свв. апостолъ Петра и Павла? Новообряденъ: Да, другого основанія нътъ.

Старообрядець: Хорошо. Въ 1-мъ правнив свв. апостоль Петра и Павла сказано: "Въ субботу и въ недълю да упражняются въ церковь поученія ради еже на благоверіе", и лаодикійскій соборь 16-мъ правиломъ говорить: "Въ субботу читать Евангеліе съ другими писаніями", а затёмъ вы и сами сказали, что не только въ субботу можно читать св. Писаніе, но и всегда, и даже необходимо, и привели еще въ основаніе слова апостола Павла. Какъ же после этого вы можете оставаться въ недоуменія?

Новообрядецъ: Такъ-то такъ, но все же есть такія слова въ Кормчей, что апостолы повельли праздновать субботу.

Старообрядецъ: Да, есть, но такое празднованіе, какое содержится въ правиль свв. апостоль, не противорычить 29-му правилу лаодикійскаго собора, потому что лаодикійскій соборь не могь запретить то, что въ другомъ своемъ правиль (16) постановиль, а также и не могь запретить то, что свв. апостолы постановиль, а свв. апостолы постановиль не то, что лаодикійскій соборъ 29-мъ правиломъ запретиль.

Новообрядецъ: А какъ вы думаете: по какой причинъ было написано это 29-е правило отцами лаодикійскаго собора?

Старообрядецъ: Мое мићніе, конечно, не должво быть авторитетомъ ви для васъ, ни для кого, но высказать его я не считаю предосудительнымъ, темъ болъе, что оно не расходится съ смысломъ самого 29-го правила. Здесь, по моему митию, причина была та, что никоторые христане въсубботу праздновали поіудейски, а въ воскресенье работали; противъ этого-то и сказано въ правилъ, чтобы день воскресный "пренмущественно" праздновали, какъ христіане, а іудействующіе осуждаются. Іудействующіе же и есть именно ть, которые въ субботу празднують, а день воскресный не почитають даже и ва праздникъ. Въ дополнение же всего сказаннаго я вамъ прочитаю еще слова св. Игнатія Вогоносца къ магнисіанамъ, которыя прямо отвітчають на ваше недоуквнів: "Не къ тому убо субботствуемъ іудейски, яко праздностемъ радующеся... Но кійждо отъ нась да субботствуеть духовно, ученію закона радуяся... По субботь же да празднуетъ всякъ христолюбецъ день воскресный воскресенія ради, царя и Владыку всіхъ дней... Идіже бо христіанство тамо нюсть іудейство". Теперь вы мет скажите, что можеть быть для вась удовлетворительнъе этихъ вамъчательныхъ словъ св. Игнатія Вогоносца? Неужели и послъ этого вы еще будете въ недоумънін?

Новообрядець: Нёть, я теперь, после прочитанных вами словь св. Игнатія Вогоносца, окончательно разрёшиль свое недоуменіе и убедняся, что противоречія въ прочитавных мною правилахь о субботе никакого нёть, а также нёть никакого отмененія апостольскаго преданія въ правиле лаодикійскаго собора и въ Стоглаве. Только что наши миссіонеры никогда въ этомъ не сознаются; они все будуть стоять на своемъ.

Старообрядецъ: О миссіонерахъ мы вдёсь и рёчи заводить не будемъ. Намъ-то, старообрядцамъ,

больше вашего извъстно, что миссіонеры правду говорять только "по ошибкъ", или "по недоразумьнію", почему я и просиль вась разсуждать со мной не "помиссіонерски".

Новообрядецъ: Теперь стало понятно, что лаодикійскій соборь не отвергаль никакого преданія апостольскаго и объ этомъ рѣчь кончена, но я вамъ изъ практики древней церкви докажу, что и тогда существовали въ ней даже такіе обряды, какъ празднованіе субботы и другіе, которые имъють свое происхожденіе отъ іудейства, однако древняя церковь за содержаніе ихъ не считалась лишившеюся православія, точно такъ же и наша господствующая церковь за содержаніе троеперстія и другихъ, хотя бы и новыхъ обрядовъ, не употреблявшихся въ русской церкви до Никона, не можеть считаться лишившеюся православія.

Старообрядецъ: Укажите пожалуйста, гдв это нацисано, что древняя церковь содержала такіе обычан, какъ празднованіе субботы, и вивств съ твиъ считалась вполнів православною. Только прошу указать именно іудейское празднованіе, а не такое, какое указано въ 1-мъ правилів свв. апостолъ Петра и Павла и у св. Игнатія Богоноспа.

Новообрядець: Слушайте. Я читаю изъ книги "Бесёды апостольскія", гдё св. Іоаннъ Златоусть пишеть: "Нывѣ же суть у насъ мнози тойжде со іудей постятся и равно субботы хранящій, и терпимъ добльственню". ("Весёд. апост.", стр. 1476, на 1-е посл. Галат.). И въ другомъ мёстё той же книги читаемъ: "Аще бо и не обрёзуются ныяѣ мнози, постять же и субботу хранять". (Тамъ же, стр. 1507). Воть видите. какъ древняя церковь поступала. "Мы,—говорить св. Златоусть,—субботу хранящихъ терпимъ добльственнё".

Ясно, что наша церковь не лишилась православія за содержаніе хотя бы и не апостольскаго преданія троеперстія, какъ не лишилась его и древняя церковь за содержаніе даже іудейскаго обычая, празднованія субботы.

Старообрядецъ: Это вы прочитали по самой книгь "Веседы апостольскія", или по другой какой?

Новообрядець: Нѣтъ, самой книги "Весѣды апостольскія" у мевя нѣтъ; это я прочиталъ по книжкѣ: "Отвѣты на 105 вопросовъ" миссіонера нашего Е. Антонова, но вѣдь ссылка сдѣлана на "Бесѣды апостольскія" вѣрно, даже вотъ и страницы указаны; вѣдь это можно провѣритъ. Что же, развѣ вы не вѣрите этому?

Старообрядецъ: Я написанному въ "Беседахъ апостольскихъ" верю, но только не верю миссіонеру Антонову, который здесь намеренно упустилъ важныя слова Златоуста, следующія за приведенными имъ. Въ этомъ онъ поступилъ чисто "по-миссіонерски", т.-е. исказилъ смыслъ словъ св. отца. Не правду ли я сказалъ, что миссіонеры правду говорятъ только "по недоразуменію" или "по ошибке".

Новообрядецъ: Въ чемъ же дъло?

Старообрядецъ: А воть въ чемъ: книга "Бесъды апостольскія" у меня подъруками, и мы посмотрямъ; въ какомъ смыслъ св. Златоустъ выразилъ приведенныя вами слова, въ томъ ли,—что практиковавшееся тогда

празднованіе субботы и соблюденіе других іудейскихъ обычаевь признавалось деломъ благочестивымъ и чистоты въры не нарушающимъ, или напротявъ. Итакъ, читаемъ ть же мъста, на которыя Антоновъ сдълалъ ссылки: "Нынъ же суть у насъмнози тойжде со туден постятся и равно субботы хранящін, и терпимъ добльственнъ, паче же окаянию". Видите, какъ Антоновъ недобросовъстно приводить свидътельства изъ Писанія: опъ последнія слова "наче же окаянне пропустиль, и смысль получился не тотъ, что, какъ вы сказали, древняя церковь будто содержала іудейскіе обряды и считалась за это православною, но даже нъть и того, что "дерковь содержала", а только св. Златоусть зам'вчаль некоторыхъ христіанъ содержащими іудейскіе обычаи и говорилъ, что котя мы это и переносимъ великодушно, но дълаемъ это недостойно, беззаконно, "окаяннъ". Указывая на нарушение христіанами закона соблюдениемъ нъкоторыми изъ нихъ іудейскихъ обычаевъ, св. Златоусть указываль еще и соблюденіе теми же гристіанами и еллинскихъ обычаевъ, - такъ, онъ пишеть объ этомъ дальше: "И что глаголю яже іудейская; ибо и елдинскія обычан у нъкоторыхъ отъ насъ блюдутся, чародъянія н волхвованія, в знаменія пытлива, и дней блюденія" ("Бесъд. апост." лист. 1476). Неужели отсюда слъдуетъ заключать, что это церковь *собержала*. Въдь содержать, значить—имъть, соблюдать, хранить; неужели *церковь* все это во время св. Златоуста соблюдала н хранила! Нътъ, такое заключение есть прямо заблужденіе, хула на св. церковь. Св. Златоусть, этоть бичь нарушителей закона христіанскаго, прямо говориль о такить пристіанать, что "сія творять отривающе себъ отъ благодати". ("Веским впостольскія", лист. 1507)

И есля уже вы хотите реформу Накова оправдать этимъ примъромъ, то должны признать употребление вашею церковью новшествъ также дъломъ не законнымъ, недостойнымъ, "паче же окаяннымъ", какъ это говорилъ Златоусть о соблюдени празднования субботы, и что вы это дълаете "отръвающе себъ отъ благодати". Или же, въ другомъ случать, должны признать, что существующе въ данное время въ народъ, именующемся христіанами, еллинскіе обычаи, чародънія и волхвованія, содержить и хранить ваша церковь.

Новообрядецъ: Но въдь это будеть нелъпость, если признать, что наша церковь содержить волхвованія. Какъ же это можно!

Старообрядецъ: Следовательно, нелепость и то, что прим'єръ этоть, приведенный вами, оправдываеть вашу дерковь въ проклятіи православныхъ преданій. Хотя, строго судя, нельзя утверждать и того, что ваша церковь не содержить волхвованія, ибо она содержить въ своихъ Требникахъ заклинаніе подъ именемъ мученика Трифона, въ которомъ послъ заклинанія гусенить именемъ Вожінмъ, Пресвятыя Богородицы и всехъ святыхъ заклинаеть великимъ именемъ, на камени написанномъ и не разседшимся, но растаявшимъ яко воскъ. Согласно же ученія св. Селиверста, папы римскаго (въ житін его 2-го января, Четь-минея) это замя, на камени написанное, есть имя діавольское. Савдовательно, ваша перковь это діавольское имя считаеть сильные имени Божія, но это между прочимъ; это къ нашему предмету беседы не относится. Итакъ, и этотъ примаръ не оправдываеть вашу церковь.

Новообрядецъ: О заклинанін, существующемъ въ нашихъ Потребникахъ подъ именемъ мученика Трифона, намъ разсуждать сейчась не время, ибо у насъ съ вами вопросъ не объ этомъ, а я съ своей стороны продолжу доказательства въ защиту нашей церкви, и все-таки докажу, что чрезъ отм'вну и ткоторыхъ преданій церковныхъ наша грекороссійская церковь не лишилась православія.

Старообрядецъ: Хорошо. Доказывайте (Продолжение слидуетъ).

Д. Варакинъ.



# За монастырскими стънами.

Въ нашей беллетристике мы находимъ не мало очерковъ, разсказовъ и романовъ, посвященныхъ изображенію жизни старообрядческихъ монастырей и скитовъ. Достаточно, напримеръ, вспомнить хотя бы общирныя произведенія П. И. Мельникова-Печерскаго.

Далеко не такъ внимательно изучается жизнь монастырей правительственной церкви, хотя ихъ значительно больше—и по своей численности, и количеству населяющей ихъ братіи; при этомъ, какъ изв'єстно, именно монастыри являются разсадникомъ представителей правительственной духовной іерархіи: епископовъ, архіепископовъ, митрополитовъ...

Главнымъ источникомъ изученія монастырской жизни правительственной церкви являются лишь псторическіе документы, разбросанные по спеціальнымъ научнымъ изданіямъ. Эти документы, быть можеть, не такъ краснорівчивы и не такъ увлекательны, какъ бойкія, при-крашенныя вымысломъ изображенія беллетристовъ, но зато отличаются несомитиной правдивостью...

О значеній древне - русскихъ монастырей мы говорить не будемъ: кто не знаеть, какую роль вграли они въ русской исторіи, являясь обычно первыми колонизаторами далекихъ незаселенныхъ окраниъ, главными разсадниками просвещенія и благотворительности, а равно носителями техъ религіозныхъ идеаловъ, которые сплачивали между собой разбросанный по общирному пространству русской развины русскій народъ...

Мы возьмемъ періодъ времени съ половины семнадцатаго въка и постараемся воспроизвести общую картину монастырской жизни, какъ рисують ее передъ нами архивные документы.

И въ семнадцатомъ въкъ мы встръчаемъ тълъ великихъ древне-русскихъ подвежниковъ, которые, какъ яркіе свътильники, рельефнъе освъщаютъ хорошее въ нашемъ прошломъ и кладутъ болъе ръзкія, темныя тъни на дурныя стороны современнаго.

Предъ нами душевное и смиренное письмо архіспископа сибирскаго и тобольскаго Нектарія, который молить накого-то вельможу при дворт царя Миханла беодоровича о переводт его съ архіспископской каседры въ Нилову обитель, гдт имъ были начаты иноческіе подвиги. Онъ не можеть забыть своей воспитательницы, и мечта его—подъ ея покровомъ окончить свои дни. Письмо относится къ періоду времени около 1640 года. Нектарій пишеть:

— "Да, пишу тебѣ, Иванъ Михайловичъ, въ сей грамоткѣ, не повѣдай никому, что въ ней писано моею грѣниюю рукою. Того ради пишу, чтобъ тебѣ вѣдомо

было про мои скорби, како мит забыти труды и раны, и гладъ, и жажду, наготу, и босоту, и объщание мое при смертъхъ монхъ. Многажды собою объщался до смерти жить и связаніе отца моего духовнаго священноннока Германа съ началу, какъ постригъ мене и паки второе, отходя сего свъта, проклятое слово при смерти миъ запретиль: до смерти моей жить мив въ Ниловв пустыни и нигдъ не отходить, а гдъ отшедъ умру, и миъ во ономъ въдъ лида Вожія не видать. Того ради плачуся безвременно. Да и до смерти миз надобно помнить, какова мелость Вожія надо мною грешнымъ была въ пустыни и что мы кушали, вытьсто ильба, сіе брашно: траву папорть и кислицу, ухлевинкъ, и дятлы, и дубовые желуди, и дятлевину, и съ древесъ сосновыхъ кору отъпмали и сущили и съ рыбою, смещавъ, вместв истолкши. То намъ и брашно было, а гладомъ не умориль нась Богь. И како теритль оть начальника моего сь первыхъ дней два года: по дважды на всякой день въ два времени битъ былъ, а не во едино время на день бои были Но и въ Свътлое Воскресеніе Христово дважды бить быль. И того сочтено у меня въ два года, по два времени на всякой день, боевъ тысяча четыреста и тридесять. А колько ранъ и ударовъ на всякой день было отъ рукъ его честныхъ, и техъ не считаю, Вогъ въсть, и не помию: отъ ранъ великить едва дыханіе бысть во мив. Пастырь мой шлоть мою сокрушаль, а душу мою спасаль. Что ему въ рукаль прилучилось, темъ и жаловалъ мене, своего спротку и малаго птенца. Училъ клюкою и остномъ, прободалъ и мелномъ, конмъ въ жерновы мелють муку, и пестомъ, что въ ступъ толкуть, и кочергою, что въ печи угліе гребуть, и поварнями, что ъству варять, и рогатками, что растворь на глебы, нян на просфоры и на пироги въ сосудѣхъ быють, чтобъ хлёбы или просфоры и пироги белы были. Того ради и тело мое начальникъ билъ, чтобъ душа моя темная свътла была и бъла, а не черна. И въ ушатахъ, что двоя воду носять, моторъ, и темъ древомъ изъ ногу моею икра выбита, чтобы ноги мои на послушание Христа ради готовы были. И не токмо древомъ всякимъ, но и желъзомъ и каменіемъ, и за власы рваніемъ, но и кирпичемъ, и что прилучилося въ рукатъ его, чемъ раны дать, и что тогда очи его узрять, темъ душу мою спасалъ, а тъло мое смирялъ. И въ то время персты монть рукъ изъ суставовъ выбиты, и ребра мои и кости переломаны, и ныет немощенъ и скорбенъ, чаю себъ вскор'в смерти. Смилуйся, Иванъ Михайловичъ, не забуди Вога ради мою душу убогую, отлученную оть небеснаго царства. Прошу у тебя со слезами, побей че-

ломъ великому государю благовърному царю и великому князю Михаилу Өеодоровичу всея Россін, чтобъ мене государь пожаловаль въ келію на мое объщаніе, на мое душевное спасеніе, гдъ у мене гладъ и жажда терплена, гдъ у мене кровь пролита Христа ради. Не отлучайте мене до смерти отъ прекрасной пустыни, отъ тихаго пристанища, отъ безмолвнаго житія. О, Иванъ Михайловичъ, попецыся Господа ради, не забуди, не презри мене сиротки въ дальней странъ, а тебя Господь не забудеть. Надобно теб'в помнить: ты мою душу погубиль, ты мене лишилъ мады отъ небеснаго Царя за мон труды пустынные. Попомни Бога ради, побей челомъ государю царю! А челобитная послана съ Софъйскимъ приказнымъ съ Максимомъ Трубчениновымъ: велълъ подать и бить челомъ, чтобъ государь пожаловалъ изъ Сибири мене въ пустыню на мое объщаніе, доколь душа моя грышная не вышла изъ тела. Аще ин выдеть, и ты Бога ради попецыся о костыть монкъ, чтобы кости мон положены были въ Ниловъ пустыни подлъ отца моего духовнаго, да развяжеть душу мою во ономъ веде и простить мене, и азъ бы возрадовался во ономъ въцъ".

Приведенная трогательная просьба, кажется, имъла желанный успъхъ, такъ какъ 7 января 1640 года состоялось распоряжение объ увольнении Нектария на повой въ Нилову пустынь, гдъ онъ и оставался до своей смерти, послъдовавшей въ 1665 году.

Правленіе Нектарія Ниловой пустынью ознаменовалось введеніемъ въ ней строгаго устава, который обязываль нноковъ не нить никакой собственности, не пить хитьнного и т. п. Мвогіе изъ монастырской братів не могли выдержать такой строгой жизни и бъжали изъ монастыря... (Русскій Архивъ, 1873 г., стр. 1770—1775).

Игумевъ-подвижникъ и братія, убъгающая отъ строгой монастырской жизни, совершенно опредъленно характеризують два различныя направленія, по которымъ шла монастырская жизнь... Одни шли въ монастырь ради душевнаго спасенія, ради изнеможенія своей плоти и воспитанія духовныхъ силъ, другіе, наобороть, шли ради матеріальнаго благополучія и ради сытой, веселой жизни...

Идеалы иноковъ, искавшихъ въ монастырѣ мірскихъ благъ, ярко обрисовываются въ шуточной челобитной крылошанъ калязинскаго монастыря, прославившагося распущенностью братіи еще въ 17-мъ вѣкѣ. Челобитная адресована на имя тверского архіепископа Сумеона, занимавшаго канедру съ 1676 по 1682 годъ. Крылошане, жалующіеся на своего строгаго игумена-архимандрита Гаврінла, пишуть:

 — "Живеть онъ не гораздо, забывъ страхъ Божій н монашеское объщание, досаждаеть намъ богомольцемъ твоимъ вельми. Научилъ онъ архимандрить пономарей плутовъ не во-время въ колокола звонить, въ доски колотить, и они пономари плуты изъ колоколовъ много мъди вызвовили, желъзные языки перебили, три доски исколотили, ви въ день, ни въ ночь намъ богомольцемъ твоимъ покою не даютъ. Да онъ же архимандритъ приказаль старцу со...ру въ полночь подлѣ келей съ дубиною ходить, въ келейныя двери колотить, нашу братію будить: велить намъ скоро въ церковь ходить и насъ богомольцовъ твоихъ томить, а мы богомольцы твон кругь ведра безъ портокъ, въ однихъ свиткахъ, въ кельяхъ сидимъ, не поспъть намъ ночью въ девять ковшей келейнаго правила исправить и взваръ съ пивомъ въ ведра испорознить, чтобы сверху до дна сдуть

пънку, — и мы все то покидаечъ, да вонъ изъ келей выбъгаемъ. Да онъ же архимандрить казны не бережетъ, ладану и свъчь много жжеть, и тъмъ онъ архимандритъ церковь запылиль, кадилы закоптиль, а намъ богомольцемъ твоимъ вывло очи, засадило горлы. Да по его жъ архимандритову приказу у монастырскихъ воротъ поставленъ съ шелепомъ кривой фалалей, насъ богомольцевъ твоихъ за ворота не пускаеть, въ слободы ходить не велять, —скотья двора посмотрать, чтобъ телять въ станъ загнать, куръ въ подполъ посажать, коровницамъ благословенья подать. Да онъ же архимандрить прі вхаль въ Колязинъ монастырь, началъ монастырской чинъ разорять, старыхъ пьяницъ всёхъ разогналъ. Дошло до того, чуть и монастырь не запусталь: некому стало впредь заводу заводить, чтобъ пива наварить, да медомъ подсытить, и на деньги вина прикупить,--помянуть умершихъ старыхъ пьяныхъ"...

Жалобщики заявляють, что архимандрить мало съ ними пьеть да долго изъ бъеть, а съ похмёлья оправляеть метельными комлями да ременными плетями. Поэтому они требовали смёщенія архимандрита.

— "Не лучше ли ему прочь отъ насъ? A на его мъсто охочиль будеть много изъ нашей братьи великаго смысла. А на пусть жить не станемъ, а въ анбаралъ простору прибавимъ: рожь да ячмень въ голодъ изростимъ, да пива наваримъ, овсяныя бражки поставимъ. а на деньги вина прикупимъ, начнемъ крестьянами наряжать, прикажемъ колокола отвязать, велимъ въ Кашинъ сослать и на вино променять: и такъ намъ много они зла учинили, всъхъ насъ оглушили и нищими въ въкъ насъ нарядили. А какъ мы того лизаго архимандрита избудемъ, а добраго добудемъ, который бы съ нами гораздъ лежа вино да шиво пить, а въ церковь ве ходить, а насъ бы не томить, и мы начнемъ прибыль чинить, вино въ чарки наливать, а въ доски и колотовки не станемъ бить, а на погребъ готовы и безъ звону ходить, ладану да свечь не станемъ жечь, пиво да вино съ лучиною станемъ шить, а ризы да квиги въ сушило вынесемъ, дерковь замкнемъ, а печать и въ лубокъ зачнемъ, понамарей вышлемъ въ слободу жить, прикажемъ имъ почаще въ монастырь ходить, изъ недъли въ недълю, въ годъ по одиножды.

Если же архимандрить будеть оставаться попрежнему, то мы богомольцы твои ударимъ объ уголъ плошки да лошки, а въ руки возьмемъ по сошкъ, да ступимъ по дорожкъ въ иной монастырь, а глъ пиво да вино найдемъ, туть и поживемъ; а когда туть допьемъ, въ иной монастырь пойдемъ. А съ похмълья да съ тоски, да съ третьей бродии, да съ великія кручины назадъ въ Колязинъ пойдемъ, и въ житинцахъ и въ анбарахъ все пересмотримъ. Господинъ, смилуйся!" (Русскій Архиеъ, 1873 г., стр. 1776—82).

При Петр'в Великомъ офиціально заявлялось, что чинъ монашескій, "который въ древняя времена былъ всему христіанству аки зерцало и образъ покаянія и исправленія, во времена сія во многая безчинія развратился" (Полное собраніе постановленій и распоряженій по выдомству православнаго исправоднія Россійской имперіи, томъ ІІ, 1722 г., Спб., стр. 248).

Въ 1732 году въ сунодскомъ указъ заявлялось, что многіе "монахи, презръвъ обязвиности своего званія, не только внутри монастырей не очень исправны, живуть, не по объщанію, но, исходя изъ монастыря (что есть

самая непростительная продерзость) и скитаясь безъ нужды по разнымъ мъстамъ, ведутъ себя безчино и тъ, которые должны всякими добродътелями нелицемърно украшать себя къ созиданію церкви, тъ злообразіемъ дъль своихъ подають соблазиъ къ развращенію, ни мало не помышляя, что чрезъ нихъ хулится имя Вожіе" (Полное собраніе законовъ, № 6177).

монастыри нередко являлись пріютомъ грубаго насилія и разгула. Въ летописи уголовныхъ событій имъ принадлежить видное мъсто...—Въ Ямпольской волости крестьяне селъ Олтаря, Вовны, Глазова и Жихова принадлежали новгородстверскому монастырю, но казаки, жившіе между ними, оставались свободными. Монастырь, воспользовавшись неурядицею, происшедшею по случаю измъны Мазепы, многихъ казаковъ изъ этихъ селъ "привергнуль себь въ подданство". Гетманъ Апостолъ приказалъ освободить изъ. Монахи не послушались гетманскаго приказа и даже отважились на новые своевольные поступки. Жиловскіе казаки такъ объ этомъ писали въ своей жалобъ: "Какъ только объявили намъ универсалъ ооъ освобождени отъ монашескаго подданства, такъ монахи сенчасъ же снарядили нъсколько десятковъ мужичьих подводъ, чтобы насъ забрать со всемъ имуществомъ, какъ забрали предъ темъ уже много нашихъ сосъдей, и два раза подъезжали ночью подъ Жиховъ, стараясь захватить атамана, а потомъ и казаковъ; но атаманъ скрылся; тогда монахи захватили зятя его и, уложивии въ повозки, прикрыли лозою, чтобы провезти въ монастырь незамттно; однакожъ мы догнали монаховъ и братью свою отбили, да при этомъ захватили нъсколько монаховъ, которыхъ отправили въ Ямполь (мъстечко около Глухова). И видя, что монахи третьныъ разомъ уже нападають, не пуская нась въ казачество, ниущество наше разоряють, а изъ мушкетовъ и сабель делають, смеясь надъ нами, поддоски на возы и самніъ насъ мучать немилосердо, просимъ ясновельможность вашу приказать чернепамъ не разорять нась болже ни въ здоровье, ни въ пиуществе (Русский Архивъ, 1871 г., . 11).

При неуваженін вообще чужой собственности инови естественно не признавали священнымъ и монастырское нмущество. Напримъръ, нгуменъ Николаевскаго угръшскаго монастыря Варлаамъ Овсянниковъ, поступившій въмонастырь въ 1721 г., жаловался суноду на монастырскаго келаря Георгія, который, сообща съ подъячими, расхищалъ монастырское имущество, наконецъ, разорилъ весь монастырь и самъ бъжалъ неизвъстно куда ("Угръща", Историческое описаніе Николаевскаго угртышскаго общенсительнаго монастыря, М., 1900 г., 7 изд, стр. 15).

"Блудныя" дёла въ жизни монастырей всегда играли большую роль...—Въ 1718 году монахъ Андроницкаго монастыря Сосницкаго уёзда убилъ подравшагося съ нимъ крестьянина. Жена убитаго такъ разсказывала судьямъ объ этомъ убійствё.—Жила она съ мужемъ въ слободкё Андроницкаго монастыря, и пришелъ къ ней чернецъ, когда мужа не было дома, и привелъ ее до блуда; потомъ чернецъ тотъ приходилъ для того же еще разъ; а какъ пришелъ въ третій разъ, ночью, такъ мужъ дома былъ; услыхавъ, что кто-то вошелъ въ хату, мужъ спросилъ. "Я-де свой человёкъ",—отвёчалъ чернецъ сталъ съ мужемъ сказалъ ей вадуть огонь, то чернецъ сталъ съ мужемъ ссору заводить, говоря, что онъ воленъ до монастырской женки ходить. И мужъ разсердился,

удариль чернеца кочергою, а чернець кинулся на мужа и стали биться на кулакать и въ томъ бою чернецъ мужа ея до смерти пришибъ и, выкопавъ въ затъ же яму, зарыль туда мужа и ей велъль викому о томъ не объявлять" (Русскій Архивъ, 1871 г., № 11).

Въ 1754 году строитель Линновской пустыни (находиншейся верстахъ въ 25-ти отъ Курска и зависъвщей по управленію оть курскаго Знаменскаго монастыря) Серапіонъ отправился съ ісромонахомъ Пансісмъ въ Курскъ для испрошенія у компанейщика Григорія Михайлова церковнаго вина и прочаго. Прибывъ въ Курскъ, они ваяли себъ квартиру у какого-то плотника и тотчасъ отправились по делу къ означенному компанейщику Григорію Михайлову; угостившись, Пансій хотель было итти на квартиру къ плотнику, но, сдълавшись, по его выраженію, весьма немощенъ, до квартиры не дошелъ, а вашель на монастырскій дворь къ огороднику Леону; здесь "немощный" ннокъ вынулъ изъ кармана запасную стиляницу вина и пригласилъ распить ее съ нимъ огородинка Леона, а также и подвернувшуюся туть бабу... Затемъ отправился съ ней въ клеть для отдохновенія... Но бывшіе на этоть разъ на монастырскомъ двор'я монастырскіе крестьяне, зам'єтивъ, что отець Пансій отправился въ клеть не одинъ, захотели учинить "дурно" и, несмотря на противодъйствіе огородинка Леона, силою ворвались въ клать, били отца Пансія оглоблею, связали ему назадъ руки и о случившемся дали знать въ монастырь. По разбор' дела, сов'ть монастырскихъ старцевъ постановиль: "Геромонаха Пансія за то, что онъ пьяный волочилси и ночевалъ на монастырскомъ двор'в мимо монастыря, при братіи наказать плетьми, дабы виредь другимъ монахамъ пьянствовать и въ мірскіе домы, гдт не подлежить, ходить не повадно было; а когда монать где напился пьинь, то-бъ и шель въ монастырь, а за монастыремъ нигдъ бы не ночевалъ и не спаль (sic!); огородника же Леона наказать за то, чтобы онъ впредь монаховъ во дворъ монастырскій не принималъ и во дворъ имъ спать не пущалъ бы".

Въ томъ же 1754 году, 10 января, монастырскій совътъ того же курскаго Знаменскаго монастыря постановилъ следующее не менте любопытное определение: "Въ курскомъ Богородицкомъ Знаменскомъ монастыръ нами, нежеподписавшимися (намъстникъ и десять теромонаховъ), усмотрено, что нашего курскаго Богородицкаго Знаменскаго монастыря некоторые монахи не содержать монашеской своей должности: въ неуказные часы безъ ведома онаго монастыря начальника по разнымъ мъстамъ шатаются; такъ, сего генваря, противъ 3-го числа ночнымъ временемъ монахъ Авксентій изъ монастыря самовольно безъ въдома и дозволенія настоятеля, во дворъ церковнослужителя монастырского Михаила Халезева отлучился и тамо команды господина бригадира Полозова, здъсь въ Курскъ квартирующаго, гренадеры иъсколько человъкъ, его, Ависентія, на скверномъ и богомерзкомъ дълъ поймавъ, до нага его ободрали и какъ въ избъ опаго Халезева, такъ и по улицамъ, прямо къ монастырю волоча, били, и сняли его чернеческую одежду, надъвъ на него женское платье и, снявъ клобукъ и камилавку н наложивъ на голову женскій кокошникъ, водили по темъ же улицамъ, отчего происходить монастыря нашего всей братіи немалый афронть и конфузія воспоследовала. Таковое же непотребное сквернодействіе отъ единой онаго Авксентія шалости и въ неуказное время безъ ведома начальнического изъ монастыря отлучки,

ибо предъ симъ днемъ Авксентій многія чиниль шалости и многихъ моваховъ въ мовастырѣ билъ и сквернословиль непотребными словами публично, и не токмо на моваховъ, но и на самого настоятеля, въ развыхъ неучтивыхъ нареканіяхъ, нападки чинилъ безчестно, за которые его непорядочные поступки никакого наказанія ему и понывѣ не учинено; того ради въ прекращеніе таковыхъ непорядочныхъ моваха Авксентія поступковъ въ курскомъ Вогородицкомъ Знаменскомъ монастырѣ опредѣлено: онаго Авксентія въ страхъ другимъ за то первѣе при собраніи всей братіи въ трапезѣ наказать

плетьми нещадно, а потомъ для исправленія его отослать въ Коренную пустынь подъ началь, а особливо и строителю оной пустыни съ прописаніемъ сего опредъленія написать, чтобы его, Авксентія, содержать въ крѣпкомъ наблюденіи, дабы никакихъ шалостей и сквернодъйствій онъ долже не чиниль (Русская Старина, 1892 г., февр., стр. 316—317).

(Продолжение слидуеть).

Д. Искринъ.



# среди миссіонеровъ.

# Мои впечатлънія \*).

(Съ кіевскаго миссіонерскаго съѣзда).

Миссіонеры должны быть людьми высокаго религіознаго одушевленія.

Да, да, именно. Остается отыскать ихъ. Но въдь тогда 99 сотыхъ миссіонерскаго съъзда подасть въ отставку?

Последняя мера изумительна.

Съездъ чисто церковный и въ то же время "союзническій", т.-е. защищающій абсолютную неприкосновенность собственности, проектируеть здёсь, на юго-западе, принудительное отчужденіе и спеціально въ пользу русскихъ.

Итакъ, онъ считаетъ возможнымъ для усивка миссів стравливать народности, въ целякъ демагогическихъ допускаетъ вмешательство миссіи въ вопросъ о земле?

Но земля нужна и орловскому, и симбирскому крестьянину, нужна даже и для "душевнаго его спасенія".

Отчего же эти виз попеченія съзада? Мізры о. Матюшенскаго меніве странны.

Онъ предлагаетъ: 1) признатъ необходимыми приходскія, увадныя и епархіальныя "православныя" братства.

- Священням тъхъ приходовъ, гдъ происходять отпаденія въ католичество, должны предупреждать отъ посъщенія костеловъ.
- 3) Необходимо ввести въ церковную практику обрядъ торжественнаго отлученія отъ церкви и преданія анаеем'є отпавшихъ отъ "православія", хотя къ анасематствованіямъ сл'єдуетъ приб'єгать съ осторожностью.

Последняя мера вызываеть протесты.

Миссіонеръ саратовской епархів находить эту мітру обоюдоострымъ мечемъ и полагаетъ, что анасематствованія цілыхъ тысячъ, отпадающихъ отъ "православія", окажутъ обратное ожидаемому дійствіе. Кроміт того,—говорить ораторъ,—у насъ даже интеллигенція не понимаеть еще до сихъ поръ истиннаго значенія анасемы,

\*) Cm. 34 34.

вакъ именно духа любви, а не ненависти, злобы и проклятія. Этимъ обстоятельствомъ вѣдь не замедлять воспользоваться ксендзы.

Но за нее встаеть арх. Антоній, полагая, что даже особой осторожности не нужно.

Председатель подчеркиваеть отрезвляющее и воспитательное значение обряда отлучения, благодаря которому, въ Волынской, напримеръ, губернии количество отпаденій гораздо меньше, чемъ въ другихъ губернияхъ.

"Мы знаемъ, —говорить председатель, — что даже "великій кощунникъ Левъ Толстой" и тотъ весьма удрученно чувствоваль и чувствуеть себя после отлученія отъ церкви. А что касается взглядовъ на анавему интеллигенціи, то намъ ее не переубъждать".

И онъ сообщаеть, что въ своей епархів рѣшеніе вопроса объ анаеематствованіи онъ предоставиль въ каждомъ случать суду мъстнаго священника...

Откуда знаеть владыко Антоній о настроеніи Л. Толстого, не внаемъ, но полагаемъ, иное діло анавематствованіе опреділнишагося въ своемъ религіозномъ міровоззрініи человіка и анавемы крестьянъ, тяготівощихъ къ католичеству по причинамъ очень сложнымъ и иногда неяснымъ для нихъ самихъ.

По отношенію къ нимъ торжественная анасема для перешедшихъ въ католичество—печать къ этому факту, окончательно закрывающая для нихъ возможность "возврата".

По отношенію къ колеблющимся,—это "пугало", страшное только съ непривычки.

Оно дъйствуеть пока ново, дъйствуеть какъ страшное заклинаніе.

"Плохо дело" той церкви (скажу словами миссіонера Трача), которая вынуждена охранять себя такими способами.

Впрочемъ, какъ увидимъ, у съезда есть еще два средства: запрещение браковъ съ католиками и отъмена свободы совъсти.

Последнее средство, конечно, действительно.

Тогда на бумагѣ останутся "православными" многіе, кто хотель бы уйти.

Они останутся неправославными въ своей "совъсти", но мы видъли, что церкви суводской нъть дъла до "совъсти" ен пасомыхъ. Для характеристики безпомощности съезда очень интересно заседание о маріавитахъ. (Заседание 24 июля).

По докладу, прочитанному на съезде, маріавит-

ство-желанное для "православія" явленіе.

Это не секта, а именно движение глубокое и серьезное, насчитывающее въ настоящее время 100.000 последователей. Возникло оно 15 леть тому назадъ и усилилось въ последние годы подъ вліяніемъ политической деятельности римско-католическаго духовенства, и особенно въ 1905 году, когда поляки особенно добивались политической автономіи. Были случав, когда священникъ съ канедры вместо проповёди читалъ партійныя газеты.

Маріавитское движеніе отнеслось къ политическому броженію отрицательно, чёмъ вызвало ненависть и вражду всего римско-натолическаго общества. Въ виду этого, събадъ, признавая къ тому же, что маріавитское движеніе вызвано стремленіемъ поднять иравственный уровень духа въ обществе, какъ протесть противъ крайней безиравственности, жадности и корыстолюбія римско-натолическаго духовенства, призналъ маріавитское движеніе явленіемъ, разлагающимъ католичество и потому отраднымъ.

Противъ послъдняго термина ("отрадное явленіе"),

возражалъ председатель.

"Если маріавитство—явленіе отрадное, то не перейти ли намъ всемъ въ маріавитство?"—сказалъ онъ:

Это шутка, но въ самонъ деле, едва ля можно радоваться маріавитству, стоя на точке зренія сунодской церкви.

Если маріавитство морально сильнів католичества, то какъ и гдів "православію" бороться съ его пропагандой, если даже съ слабымъ и будто развратнымъ католичествомъ "православіе" бороться безсильно.

Штундо-баптизмъ (засёданіе 24 іюля) третій и, по отзыву съёзда, самый опасный врагь "православія".

Секта,—гласить докладъ,—раскинулась по всей Россін: отъ Кавказа до окраннъ Сибири. Измѣняя постепенно свое отношеніе къ обрядовой сторонѣ религіи (нконы, праздники), штундо-баптизмъ выростаетъ въ политико общественное движеніе. Въ настоящее время евангельскій союзъ начинаетъ объединять штундо-баптизмъ съ пашковцами. Организуются кружки молодежи, послѣдователи баптизма имѣются среди учащихся высшихъ учебныхъ заведеній; открываются курсы, свои учебныя заведенія.

"Пропаганда, — говорить докладчикъ, — ведется планомърно... Съ дарованіемъ свободы въроисповъданія штундо-баптизмъ мобилизовалъ свои силы, чтобы напасть на "православіе". Что же будетъ, когда выступять на арену діятельности образованные проповъдники, получившіе солидное развитіе".

По докладу, прочитанному на съезде, штундизмъ будто бы работалъ въ союзе съ соціалъ-демократіей, распространяя свою ложь черезъ посредство рабочаго движенія и т. д.

Штундисты заполонили югъ, прошли въ Сибирь, намърены поглотить поволжское сектантство. Словомъ, наступаютъ по всей линін.

Когда обсуждались мітры борьбы съ этимъ теченіемъ, снова тіз же надобівнія рітчи о скудости миссіи и о вредномъ дійствін закона 17 апрітля.

Какъ мы уже знаемъ, прекрасную отповедь съезду далъ о. Трачъ. Его рѣчь была въ полномъ согласів съ недавно напечатаннымъ письмомъ спб. сектантовъ, адресованнымъ сътаду.

Не на насилін стронтся царство Христово. Любовью

н одной ею можно привлекать ко Христу.

Христосъ забыль съездъ, который кочеть действовать насиліемъ. Едва ли стоить говорить объ остальныхъ врагахъ, вызванных изътьмы миссіонерскимъ съездомъ.

Одинъ наъ архіереевъ, Андрей Мамадышскій, пугаетъ церковь даже пантюркизмомъ, объединеніемъ и наступательными дъйствіями мусульманъ на Востокъ.

Что удивительнаго, если изъ "православія" уходять даже въ исламъ, если діти "православныхъ" не умінотъ креститься, а архіерен борятся только тімъ, что вырубають "священныя рощи", почитаемыя язычниками.

Посл'єднее могли д'влать свв. Ефремы, которые шли на мученичество, на подвигъ апостольства. Стыдно новымъ "апостоламъ", поддерживаемымъ полицейской властью.

Прот. Восторговъ поднялъ походъ противъ порнографін въ печати и соціализма.

Мы не можемъ отрицать, что по вопросамъ порнографін о. Восторговъ очень осв'ядомленъ.

Достаточно прочесть книгу Дурново о немъ, чтобы убъдиться въ этой его компетентности.

Но по вопросамъ соціализма онъ совершенный и абсолютный нев'єжда.

Я понямаю, что можно отрицательно относиться къ соціализму, сознательно и искренно считать его врагомъ общества п т. д. Но все же такой приговоръ требуеть хотя бы какого-нибудь серьезнаго ознакомленія съ явленіємъ.

Восторговъ, какъ справедливо замѣчалъ ему священникъ Аггѣевъ, знаетъ одну соціалъ-демократію и то въ наиболѣе уличномъ, вульгарномъ ея выраженіи.

Мы, конечно, не станемъ здъсь спорить противъ тезисовъ о. Восторгова.

Они въ следующемъ:

 Христівнство и соціализмъ не совмѣстимы: соціализмъ—явленіе глубоко безиравственное и атеистичное;

2) попытки оправдать соціаливыть ссылками на Еван-

геліе и Христа не выдерживають критики;

 соціализмъ хочеть не уживаться съ христіанствомъ, а захватить въ свои руки руководящіе жизненные принципы;

4) соціализмъ не даеть прочныхъ основаній ни для государства, ни для общества, ни для разръшенія даже соціально-экономическаго вопроса, надъ которымъ онъ (соціализмъ) больше всего занимается и который разръшить не въ силахъ, вслъдствіе глубоко матеріалистическихъ своихъ основоположеній;

5) глубоко матеріалистическій по своей природѣ соціализмъ враждебенъ всѣмъ религіямъ и, въ частно-

сти, христіанству;

 б) путь практической борьбы съ соціализмомъ д'ятельное христіанство;

7) христівнскій соцівливиь—плодъ недоразуманій,

какъ явленіе глубоко противоръчивое;

8) мирная борьба съ соціализмомъ должна происходить на почвё возстановленія прихода на его древнихъ началахъ, широкой организаціи среди рабочихъ кассъ взаимопомощи и разныхъ благотворительныхъ учрежденій и т. п.

Соціалъ-демократія—явленіе крайне безрелигіозное и безнравственное; оно ополчается, главнымъ образомъ, противъ духовенства, которое поддерживаеть самодержавіе и капитализмъ. С.-д. ученіе имъеть кровопускательныя тенденціи, угрожаеть "православію", а потому противъ него должны быть предприняты самыя серьевныя мёры, которыя должны сводиться къ слёдующему: 1) составить брошюры съ выдержнами изъ соціалъ-демократическихъ изданій, показывающихъ безбожность этого ученія; 2) въ курсъ апологетическаго богословія въ духовныхъ семинаріяхъ вилючить теорію опроверженія соціалъ-демократическаго ученія; 3) въ борьбё съ с.-дем. ученіємъ пользоваться услугами патріотическихъ организацій; 4) выступить противъ оправданія и обоснованія революція религіозными мотивами, а также противъ отрицанія присяги и военной службы.

Дело, конечно, не въ тезисахъ, а въ полномъ невежестве въ ся обоснования.

Въ частности, замъчу одинъ абсурдъ.

 Восторговъ борется противъ русскаго такъ называемаго христіанскаго соціализма.

И его негодность доказываеть крахомъ западнаго христіанскаго соціализма,—австрійскаго, итмецкаго.

И это въ то время, когда русскіе религіозно-христіанскіе соціалисты считають западный христіанскій соціализмъ ложью и лицем'врной системой, одинаково далекой и отъ христіанства, и отъ соціализма.

Котати сказать, въ томъ же самомъ заседанін говорилось о распространеніи ложныхъ ученій въ войскахъ.

И въ это же время разсказывается о "православін" техъ явно благонадежныхъ людей, которые держатъ власть надъ стрымъ солдатствомъ.

Одинъ генералъ ободрялъ передъ битвой солдать не помощью Вожіей, не молитвой, а объщаніемъ прислать на каждый полкъ послѣ сраженія пятьдесять публичныхъ женщинъ.

Оъ къмъ же, спрашивается, должна бы бороться миссія: съ крамолой или съ "православіемъ", которое даетъ такое воспитаніе?

(Продолжение слюдуеть).

Стар. арх. Михаилъ.



# ОБЗОРЪ ЛЕЧАТИ.

#### Св. Тихвинскій о старообрядчествъ.

Бывшій депутать 1-й и 2-й Госуд. Думы лишенный сунодомъ сана св. Ө. Тихвинскій, опровергая слухи о своемъ переходъ въ старообрядчество, даетъ послъднему такую аттестацію:

Старообрядчество ва стойкость и мужество, съ какими оно отстояло свою свободу и самостоятельность, несмотря на жестокія гоненія, обиды и притісненія, уважаю, но оправдать раскола съ церковью никакими историческими причинами, насколько бы оні серьевны ни были, не могу. Нестроенія въ церкви обявывали старообрядцевъ не къ отділенію отъ церкви, а къ огражденію чистоты и непорочности церковной. Я глубоко вітрю, —если бы старообрядцы въ свое время не оставили церкви и не отвлекли бы тімъ вниманія церкви и лучшихъ церковныхъ силъ на борьбу съ ними, обновленіе церковное давно бы уже совершилось.

Въ виду всего этого св. Тихвинскій предпочитаетъ остаться въ лонѣ господствующей церкви. Ничего не имѣя противъ этого, мы однако должны замѣтить, что о. Тихвинскій плохо знакомъ съ церковной исторіей и еще меньше съ канонами.

Въ противномъ случать онъ не написалъ бы, во-1-хъ, что никакими историческими причинами нельзя оправдать "раскола" (вспомни великое раздъление церквей—восточной и западной), а, во-2-хъ, онъ не сказалъ бы, что "старообрядцы оставили церковъ".

Церкви старообрядцы не оставляли, ни въ какой "расколъ" или ересь не уклонялись, а всегда пребывали и пребываютъ въ лонъ той русской православной Церкви, которой создана и украшалось древняя Русь. Уклонились въ расколъ

никоніанскіе епископы и полицейскимъ насиліемъ увлекли за собой и часть народной массы О. Тихвинскому, прежде чёмъ выступать въ печати по такому вопросу, слёдовало бы ознакомиться ну—скажемъ—съ трудами проф. Каптерева, тамъ, можетъ быть, онъ нашелъ бы коечто любопытное для себя и по вопросу о церковномъ обновленіи въ Московской Руси.

### Полемика объ архіерейскомъ борщѣ.

Архіерейскій боршъ, который вкушалъ епископъ Алексій на пути въ Кіевъ, обіщаетъ стать злобой дня. Нашъ корреспондентъ, не придавшій этому факту особаго значенія и отмітившій его, какъ одну изъ скоромныхъ мелочей архіерейской постной жизни, никакъ не могь ожидать, что его добродушное описаніе епископскаго обіда будетъ принято за доношеніе суноду. Между тімъ Нов. Вр. именно такъ и смотритъ на діло. Посвятивъ архіерейскому борщу двіт замітки, газета восклицаеть:

Всёхъ родовъ недочеты и крупные грёхи православной церкви и духовенства такъ велики, что, свободно и серьевно обсуждая только ихъ, старообрядческая печать уже дългеть большое дъло. Поэтому развые мелкіе подвоки, придирки, подслушиванія и подсматриванія уже совершенно ненужны и вредны. Лично оскорбляя отдъльныхъ представителей нашего духовенства, всё эти мелочи вносять въ разныя стороны одного пелаго недоброе чувство и взаимную озлобленность и мешають соглашенію въ дълё вёры единокровныхъ и совсёмъ единовёрныхъ въ сущности русскихъ людей, какой-то роковой случайностью уже 21/2 вёка раздъленныхъ на два враждебныхъ лагеря.

Признаться сказать, мы никакъ не ожидали, что "соглашение въ дълъ въры" задерживается только изъ-за архіерейскаго борща. Будемъ осторожны на слъдующий разъ, а пока замътимъ редакци Нов. Вр., что сотрудники послъдней, очевидно, и сами большие любители борща.

Такое заключение выводимъ изъ того простого факта, что ничего, кромъ борща, въ статьъ нашего корреспондента полемисты Нов. Вр. не нашли, между тъмъ о борщъ тамъ напечатано

ровно 10 строкъ изъ 800!

#### Христіанство и кесаріанство.

Миссіонерскій съвздъ въ Кіевъ продолжаеть привлекать къ себъ внимание всей церковно-мыслящей Россіи. Вследъ за писателями изъ духовенства начали откликаться и религозно-настроенные свътские писатели. Г-нъ Д. Мережковскій въ Рючи обобщаеть частныя постановленія миссіонерскаго съъзда въ одинъ важный вопросъ о судьбахъ христіанства вообще.

Христіанство-отъ Христа, кесаріанство-отъ кесаря. Со времени императора Константина, когда впервые кесарю воздано Божье, христіанство, поворить онъ, подмънилось кесаріанствомъ.

Какъ трудно отличить въ настоящее время одно отъ другого, — увидъли мы воочію на миссіонерскомъ сътадъ.

Редигозная сущность кесаріанства заключается въ утвержденів, что Христосъ, глава церкви, невидимый, бевсилень ващитить ее мечомь духовнымь, и что следать это можеть только видиный глава, несарь, нечонъ же-лъвнымъ — государственнымъ насиліемъ. Утвержденіе это и провозглашено на съфадъ съ небывалою доселъ въ русской церкви обнаженностью.

Не предълъ ли такой обнаженности, невиннаго, почти "святого" безстыдства—sancta simplicitas—хотя бы въ этихъ словахъ Русск. Зна и , которыя ввучать послушнымъ отголоскомъ съъзда: «Государство ограждало церковь отъ всякихъ на нее покушеній. 17-ое же апрыля это огражденіе "православія" привнало излишнимъ. Церковь, къ великому ужасу върующихъ, поставлена не выше жидовскаго талмуда, мусульнанства и язычества. Результаты скавались быстро: какъ только государство перестало ограждать достоинство "православной церкви", жиды, мусульмане, явычники, протестанты и католики ополчились на нее». Ополчились и одольли.

аКакъ только государство перестало ограждать церковь» - значить, какъ только государство отнядо помочи, на которыхъ вело церковь, такъ она пала, подобно разслабленвому. - Другой препоящеть тебя и поведеть, куда не хочешь.-Ведите меня, куда угодно, только поддерживайте, а то я упаду и уже не встану, - отвъчаетъ, будто бы, церковь. Кажется, нельзя себь представить болье откровеннаго и кощунственнаго привнанія въ томъ, что «параличъ церкви» желателенъ, что христіанство и есть ке-

Въ ваключение съвяда, предсъдатель, архіепископъ Антоній волынскій, ваявиль, что церковный соборь возможенъ только при "вовстановленіи патріаршества": самомержавіе, которое, отм'внивъ патріаршество, обезглавило церковь, имъетъ, будто бы, не только право, но и призваніе возглавить ее снова. Воть и другая сторона той же мечты: будущій патріархъ Никонъ, русскій папа, не есть ли единовременно и русскій цезарь, тоть таниственный избранникъ, который, по предвъщанию Русск. Знам., блесветь, какъ молнія, изъ надвинувщейся «гровы» и

«освободить свяваннаго въ клатка орла?»

Повторяю,—не только лѣвымъ, но и правымъ, сохранившвиъ остатокъ треввости, все это кажется какииъ-то привидъніемъ, встающимъ изъ гроба при свъть дня, которое должно, конечно, равсъяться оть одной скептической улыбки, отъ одного напоминанія о законъ 17 апрћая. Вотъ для чего и нуженъ этотъ законъ: чтобы сдѣлать навсегда невовножнымъ явленіе такихъ романтическихъ привраковъ. Недаромъ же кіевскій митроподитъ Флавіанъ написалъ следующее «прекрасное изреченіе»; «Свобода совъсти есть краеугольный камень всякаго цивиливованнаго общества». Это, впрочемъ, съ одной стороны, а съ аругой: внаменятый канонисть, проф. Павдовъ, отвердо стоя на исторической почвъ», заявляеть: «Съ чисто церковной точки врвиня неть и не можеть быть въротерпимости».

Гдъ же правда? Простое ли это столкновение двухъ политическихъ партій, или неравръщимая антиномія двухъ

редиговныхъ истинъ.

«Женщина говорить Ему: Господи! вижу, что Ты про-

«Отцы ваши поклонялись на этой горь, а вы говорите, что мъсто, гдъ должно поклоняться, находится въ

«Ісусь говорить ей: Повірь миі, что наступаеть время, когда и не на горъ сей, и не въ Герусалимъ будутъ

поклоняться Отцу,-но въ духв истинво.

Ибо нътъ иного свидътельства объ истинъ, какъ свободное привизніе духа, всякое же насильственное огражденіе истины, а, следовательно, и «государственное ограждение церкви»-есть ложь. Для того и пришелъ Христосъ, чтобы ниспровергнуть эту ложь и освободить религіозную совъсть человъчества последнею свободою.— «Если Сынъ освободить васъ, то истинно свободны будете». — Слово это понято лишь въ узкомъ личномъ смыслъ-христіанской асвободы отъ гръха», но не имъетъ ли оно и болъе широкаго, пока еще въ христіанствъ не раскрытаго, смысла общественнаго?

О, конечно, передъ этою свободою Христовой, то, что сейчасъ разумъется подъ «въротерпимостью», «свободой совъсти», - все равно, что бладная полоска вари передъ «солицемъ, сіяющимъ въ силь своей». Но это все-таки варя того самаго солнца: въ человъческой правла о свободъ совъсти ваключено предчувствіе той самой правды, которой училъ Христосъ, за которую Онъ и былъ распять, ибо, дъйствительно. Онъ распять быль ва «свободу совъсти», въ этомъ предъльномъ высшемъ смыслъ. И донынъ во всякомъ насилів надъ религіозною свободою

повторяется распятіе Христа.

Да, свобода совъсти есть красугольный камень, не «цивиливованнаго общества», какъ не точно выравился митрополить Флавіанъ, а общества христіанскаго, или, върнъе, Христова-истинной Церкви.



# Старообрядческая жизнь.

#### Начальное училище при братствъ св. Креста въ Москвъ.

Братство св. Креста открываеть съ наступающаго учебнаго года постоянное начальное училище новаго типа, на подобіе "Дътскаго сада", гдъ главное вниманіе

будеть обращено на кристіанское воспитаніе.

Чтобы не связывать свободы самостоятельнаго обученія министерской программой и налишнимъ стеснительнымъ контролемъ со стороны инспектора народныхъ училищъ, братство не подведо свою школу подъ типъ министерскихъ училищъ, а на собраніи выработало свою программу, по которой и долженъ преподаватель заниматься.

Главнымъ предметомъ преподаванія является Законъ Вожій, а остальные предметы будуть проходиться въ той мірів, въ какой ихъ можеть воспринять ребенокъ 6—7 літъ.

Курсъ въ школѣ двухгодичный, и дѣти принимаются до-школьнаго возраста, но если братство будеть впослѣдствіи располагать средствами, то откроеть школу повышеннаго типа.

Начало занятій въ братскомъ училище назначено съ 1-го сентября.

#### Нападеніе на скитъ.

Въ Новозыбковскомъ увадъ крупная шайка грабителей совершила ночью вооруженное нападеніе на каменскій старообрядческій скить. Грабители ранили монахиню и забрали 60 рублей.

## Дер. Тураево, Бронницк. у., Моск. губ.

(Отъ нашего корреспондента).

#### Закладка храма.

Въ 28-ми верстахъ отъ увзднаго города Бронницы стоить небольшая дер. Тураево, имъющая 148 душъ. Въ деревиъ имъется два молитвенныхъ храмазимній и літній. Къ посліднему изъ нихъ, съ объявленіемъ законовъ о въротерпимости, прихожане, во главъ съ своимъ священнослужителемъ о. Двинтріемъ Языковымъ, надумали пристроить алтарь и колокольню. Храмъ льтній устроенъ во имя Рождества Пресвятыя Богородицы и записанъ на общину московскимъ губернскимъ правленіемъ 9-го марта 1907 года. Предсъдателемъ общины выбранъ прихожанинъ И. С. Сергъевъ. Для закладки алгаря и колокольни прихожане пригласили нзъ Москвы на 14 и 15 іюня владыку Іоанна московскаго, который, прибывъ съ клиромъ, былъ встръченъ радостно прихожанами, во главъ съ предсъдателемъ И. С. Сергвевымъ, за 1/2 версты отъ деревии. Здесь владыкъ преподнесли ільбъ-соль, при чемъ председателемъ была произнесена привътственная ръчь. Владыко принялъ

хлёбъ-соль и благословить всёхъ встрётившихъ его, съ которыми совмёстно прибыль въ деревню. Здёсь настоятелемъ о. Димитріемъ Языковымъ быль встрёчень со св. крестомъ при входё его въ домъ. Вечеромъ 14-го въ храмё было отслужено торжественно всенощное бдёніе, а 15-го утромъ, въ 6 часовъ, началась служба—литургія, по окончанія которой, изъ храма вышелъ крестный ходъ къ уготованному мёсту для закладки св. алтаря. На мёстё, гдё долженъ стоять св. престолъ, владыко водрузилъ св. крестъ при пёнів урмоса 5-ой пёсни 8-го гласа: О треблаженьное древо. По закладке алтаря съ положенной по уставу службой, произведена закладка колокольни.

#### Спасо-Преображенскій старообрядческій мужской монастырь, Балахнинскаго у взда, Нижегородской губ.

(Отъ нашего корреспондента).

#### Престольный праздникъ.

По овончанів ІХ всероссійскаго съїзда старообрядцевъ многіе изъ членовъ его, во главт съ епископомъ нижегородскимъ и костромскимъ Иннокейтіемъ, отправились на храмовой праздникъ въ Спасо-Преображенскій заволжскій монастырь, отстоящій отъ Нижняго-Новгорода въ 60 верстахъ вверхъ по р. Волгъ.

4 и 5 августа на пароходской пристани сл. Василево сходила съ парохода масса богомольцевъ къ лодкамъ, чтобы пробраться на нихъ на тотъ берегъ Волги, на которомъ находится обитель, отстоящая отъ церевоза верстахъ въ 5.

Монастырь окруженъ строевымъ сосновымъ принадлежащимъ монастырю лѣсомъ.

Монастырскихъ зданій немного: деревянная церковь и келін иноковъ, вблизи которыхъ заложенъ и строится каменный храмъ, въ которомъ булеть и общежитіе для иноковъ.

Недалеко отъ деревянной церкви подъ сводами шатра былъ помъщенъ походный алтарь. Всенощное бдъніе совершалъ епископъ Иннокентій въ сослуженіи нъсколькихъ священниковъ и діаконовъ.

6 августа за литургіей піль хорь любителей, прибывшихь сюда изъ разныхъ мість на правдникъ. Литургія закончилась крестнымъ ходомъ къ сл. Василево, куда провожали изъ монастыря чудотворную икону Пресвятыя Богородицы Өеодоровской, перенесенную въ прошломъ году изъ гор. Костромы. За крестнымъ ходомъ шелъ и сп. Иннокентій.

На берегу Волги крестный ходъ встрёченъ быль містнымъ василевскимъ и, соединившись, они направились въ містный храмъ.

На торжествъ много было безпоповцевъ, бъглопоповцевъ и послъдователей Никона.



# Село Илоское, Тираспольскаго увзда, Херсонск. губ.

29-го мая здёсь состоялась торжественная закладка алтаря, во вновь отдёланномъ храмѣ. Богослуженіе совершали священники о. Даніилъ Рылековъ, о. Козьма Москвичевъ и протогерей о. Іоаннъ Хромовъ По окончаніи молебна и закладки было провозглашено многольтіе Государю Императору, Государынямъ, Наслѣднику и всему Царствующему Дому, архіепископу московскому Іоанну, епископу одесскому Кириллу, бессарабскому Петру и всёмъ православнымъ христіанамъ По окончаніи торжества старостою и попечителемъ братьями Дубиными почетнымъ гостямъ была предложена трапеза

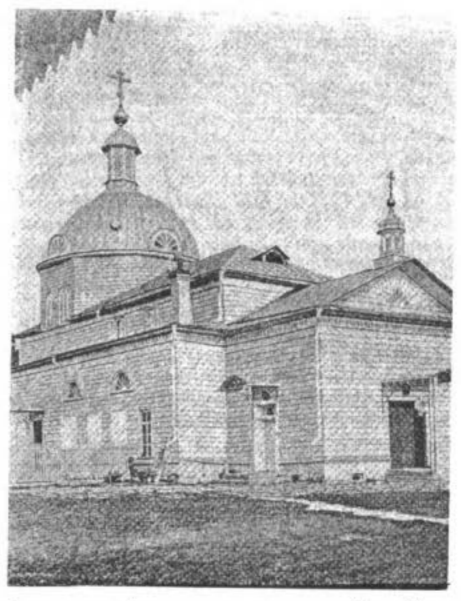
#### Екатеринбургъ, Пермской губерніи.

(Отъ нашего корреспондента)

6-го августа, въ праздникъ Преображенія Господня, послѣ Божественной литургій въ мѣстномъ храмѣ, здѣсь состоялся первый, послѣ дарованія свободы, старообрядческій крестный ходъ, при участій мѣстнаго духовенства: протогерея о. Пимена Огнева, священниковъ: о. Андрея Бердышева, о. Луки Ведерникова и діакона Іоанна Сютьина Процессія при колокольномъ звонѣ и при пѣній "Царю Небесный", въ сопровожденій пристава, вѣсколььихъ околоточныхъ, полицейскихъ, конныхъ и пѣшихъ стражниковъ, въ 101/2 часовъ двинулась отъ храма черезъ Царскій мостъ, по Александровскому про-



Свято-Троицкая церьовь Бѣлокриницкой іерархін въ г. Екатеринбургѣ.



Часовня старообрядцевъ т н "часовенныхъ" въ г. Екатеринбургъ



Спасская (Толстиковская) единов рческая церковь въ г. Екатеринбургъ. (Въ храмъ находится особенно почитаемый старообрядцами крестъ, отобранный изъ старообряд. скита въ с. Шарташъ, и древняя библія, печатанная въ 1581 году.



спекту, за городъ на гору, гдѣ былъ отслуженъ, въ присутствіи екатеринбургскаго полицеймейстера и многочисленной публики, молебенъ о прекращеніи дождя и провозглашено многольтіе Государю Императору и всему Царствующему Дому, послѣ чего крестный кодъ торжественно возвратился въ храмъ.

## Письмо въ редакцію.

#### BRAFDAAPHOETS APXHMANAPHTY MHXANAY.

Милостивый государь

г. редакторъ!

Позвольте на страницахъ уважаемаго Вашего журнала Церковь выразить благодарность старообрядческому архимандриту Михаилу за проведенную имъ въ Кіевѣ во время миссіонерскаго съѣзда бесѣду съ миссіонеромъ Крючковымъ, гдѣ онъ съ подобающей честью, смиреніемъ и кротостію, отразилъ нападки еретиковъ на православную Церковь Христову.

> Старообрядцы: Л. Ромадинъ, Е. Посићловъ, Ф. Пронинъ, И. Исакинъ, Г. Ерохинъ, С. Гулинъ, Т. Салинъ, Е. Широ-

> > ковъ, Ив. Миловановъ.

Рига, 20 августа 1908 г.



#### Прокопій Максимовичъ Безводинъ,

много потрудившійся въ дёлё распространенія старообрядческих книгь, воспроизводя ихъ на гектографі. П. М. работаеть уже 20 лёть, сначала—въ Нижнемъ Новгороді, потомъ въ Москві, теперь—въ Сызрани. Перенесъ много преслідованій отъ администраціи, провзводившей у него частые обыски и конфискаціи старообрядческихъ книгъ.

## Важный вопросъ.

(Отъ нашего корреспондента).

Въ воскресенье, 17-го августа 1908 года, въ церкви св. пророка Илін въ Харьков'є состоялось общее собраніе харьковской старообрядческой общины. На собраніе явилось бол'є половины членовъ—42 челов. Единогласно были избраны: предс'єдателемъ И. Н. Семенихинъ, товарищемъ И. С. Егушевъ, секретарями: В. С. Левинъ и И. С. Мальцевъ. Разбирался весьма важный для старообрядцевъ вопросъ: им'євть ли право сов'єть д'єлать священнику указанія и зам'єчанія?

Какъ видно изъ доклада совъта, вопросъ этотъ воз-

никъ по следующему поводу.

Нъсколько времени назадъ священникъ харьк. стар. общ. убхаль изъ города по своимъ деламъ слишкомъ на две недъли и во время его отсутствія двое дътей были окрещены въ единовърческой церкви. Можно было бы избъжать этого печальнаго случая, если бы священникъ сообщилъ о своемъ отътадт совтту общины, и если бы семья священника направила прихожавъ къ председателю совета; последній могь вызвать по телефону изъ фабрики Кузнедова (въ 20-ти верстахъ отъ Харькова) старообрядческаго священника. За отъездъ по своимъ дъламъ безъ ведома совета на продолжительное время советь харьк. стар. общины сувлаль священнику замъчаніе, а последній, считая, что этимъ советь превысилъ свою власть, запросиль департаменть общихъ дёль м. в. д. по поводу толкованія статьи 21 положенія о старообрядческихъ общинахъ.

Странно немного, почему священникъ пропустилъ п. д ст. 18 полож. о старообр. общинахъ (гдъ ясно сказано, что неправильныя дъйствія совъта разбираются общимъ собраніемъ), а обратился за разъясненіемъ въ министерство, которое, естественно, отвътило подтвержденіемъ

упомянутой статьи.

По выслушаній доклада совета, ответной речи свищенника и преній, председателемь общаго собранія быль поставлень баллотировочный ящикь для выясненія вопроса: правильно ли поступиль советь, сотолавь замичаніе священнику? Члены совета въ чисть 7 лиць не были допущены къ баллотировке, а изъ остальныхь 35 человекь 5 лиць воздержались баллотировать, за правильность поступка совета было подано 24 голоса противъ 6.

Это решение показываеть, что въ нашемъ обществъ еще живы традиціи старообрядчества, что мы не желаемъ подражать сунодальной церкви, лучшіе люди которой тщетно стараются ввести у себя приходское самоуправленіе, существующее искони у старообрядцевъ. Нужно привътствовать ръшение харьковской общины, какъ противодъйствіе стремленію нашего духовенства стать вить сферы вліянія прихожанъ. Это стремленіе нашихъ духовныхъ лицъ дъйствительно существуетъ. По поводу доклада о. Григорія Карабиновича освященный соборъ постановиль: внушить общинамь, что увольнение сиященника безъ воли епископа недопустимо. По моему митнію, епископъ не долженъ противъ желанія прихожанъ оставлять у нихъ священника, съ которымъ они почему-либо не сошлись. Только епископы сунодальной церкви не обращають вниманія на желанія прихожанъ, а у насъ, старообрядцевъ, до сихъ поръ этого не было и желательно, чтобы и впредь не случалось.

Харьковъ, 19-го августа 1908 г.

## Письмо въ редакцію.

Милостивый государь г. редакторъ!

Случайно прочитавъ въ № 14—15 журнала Правда православія (единоверческое изданіе) за 3 мая
с. г. статью Михаила Богдановскаго по поводу духовнаго концерта морозовскаго старообрядческаго хора въ
Петербурге 16-го апреля 1908 года, я считаю полезнымъ на инкоторыя места означенной статьи дать
ответь.

Въ этой же статъв г. Вогдановскій, между прочимъ, говоритъ: "Съ художественной стороны чудное пвніе портило отсутствіе стильности". На это я долженъ сказать, что всв концерты, данные морозовскимъ хоромъ, были признаны многими профессорами и видными духовными композиторами строго-стильными, церковными. Объ этомъ же мнв лично засвидетельствовалъ маститый проф. С. В. Смоленскій, придя въ антрактв на концерте 16-го апрёля на сцену.

Относительно же присутствія регента при древнемъ півнін мий извістно изъ исторіи слідующее. Хоры півнцовъ (въ древности) им'єли полное благоустройство и строго соблюдали хоровую дисциплину. Учитель хора носилъ званіе доместика.

Дъло доместика, по словамъ Іоанна Цитрскаго, -- распоряжаться священными пъснями и пъвцами, установлять мъру и чинъ пъснопъній. Подъ въдъніемъ главнаго доместика состояли особые доместики, по одному на правомъ и левомъ клиросе (ныне называются головщики), что есть и въ морозовскомъ хоръ. Въ видахъ единства и выразительности птиня, кромт мелодій и нотных знаковъ, пъвцы должны были знать еще правила пъвческой инромоніи. Н'якоторые, наибол'я скромные и приличные, изъ знаковъ эллинской хиромоніи были усвоены при пънін хорами кристіанскихъ церковныхъ пъвцовъ. Они, по словамъ Мануила Хризафы, введены въ церковнопрвыескую практику вывств съ нотными знаками Іоанномъ Златоустымъ, Іоанномъ Данаскинымъ и Косьмою Маюмскимъ. Начальникъ же хора церковнаго при пъніи давалъ знаки пъвцамъ объими руками. О почетности службы в занятій начальника церковнаго дора свидътельствуеть и то обстоятельство, что управлять хоромъ при птин и давать при этомъ знаки движениемъ рукъ не пренебрегали даже иногда императоры. (Историкъ Кедренъ, р. 522, объ императоръ Ософилъ). Всъ же другіе знаки, свойственные пінію театральному и еретическому, действительно отвергнуты предстоятелями православной церкви. Въ той же стать в г. Вогдановскій говорить: "Изніе это большинствомъ голосовъ исполнялось вермами и путемъ (альты и тенора) мелодично, .т.-е. унисономъ-въ одинъ голосъ-въ одну певчую строку, низа же (басы) вели свою особую строку по призвучіямъ, -- сопровождали мелодію".

Обращаю вниманіе г. Богдановскаго на слова относительно басовъ. Я не знаю, какъ г. Богдановскій поннмаеть то, что "басы вели свою особую строку по призвучіямъ, — сопровождали мелодію". Я же только знаю, что призвучіе есть несовершенное созвучіе, образуемое тоникою и терцією (по-гречески парафонія); кром'є того, г. Вогдановскій говорить: пініе на концерті исполнялось верхами, путемъ и низами. См'єю зам'єтить, что такъ исполнялось древнее троестрочное пѣніе, то-есть когда въ хорѣ эти голоса одновременно исполняли одниъ—тонику, другой—квинту, третій—октаву, или же тонику, терцію, октаву или дециму. На концертѣ же 16-го апрѣля морозовскій хоръ пѣлъ унисонно (октавами), и никакихъ терцій и квинть не было, то-есть концертъ исполнялся такъ, какъ поютъ эти же пѣвцы и въ храмахъ старообрядческихъ; и страннымъ нажется, откуда услышалъ и гдѣ г. Богдановскій троестрочное пѣніе морозовскаго хора? Если въ Всѣхсвятскомъ единовѣрческомъ женскомъ монастырѣ въ Москвѣ, то смѣю увѣрить, что тамъ морозовскій хоръ никогда еще не пѣлъ, тамъ поетъ хоръ подъ управленіемъ Сунгурова.

II. В. Цвътковъ.

## Изъ жизни еп. Пафнутія.

Въ Ж 88 журнала *Церковь* сообщалось о смерти епископа саратовскаго Пафнутія, сторонника іовскаго раздора. Сообщаемъ нёкоторыя свёдёнія объ этомъ епископъ.

Родоначальникомъ ісрархін іовцевъ, епископомъ которой состояль покойный Пафнутій саратовскій, является Антоній Гуслицкій, извістный подъ именемъ второго, ноставленный въ 1864 году въ санъ епископа для московскихъ раздориньовъ м. Кирилломъ білокринициимъ, бывшимъ въ то время въ запрещеніи.

Въ 1876 году еп. Антоній 2-й скончался, оставивъ по себѣ единственнаго епископа Іосифа, именовавшагося нижегородскимъ, котораго онъ рукоположилъ до этого года за три. Согласно церковныхъ правилъ и завѣщанію еп. Автонія, выраженному имъ предъ смертію, Іосифу предстояло поставить на его мѣсто новаго епископа. Но Іосифъ, будучи себѣ на умѣ, нашелъ болѣе удобнымъ оставить Москву за собой, которой и завѣдывалъ ровно восемь лѣтъ, до 1885 года. Непоставленіе епископа на Москву Іосифъ объяснялъ всегда неимѣніемъ достойнаго человѣка, котя, кстати сказать, въ другія мѣста у него находились "достойные". Такъ, имъ были поставлены: Кириллъ на Валту, Макарій въ с. Великое и Герасимъ на Коломну.

Поставляя этихъ епископовъ, Іосифъ, повидимому, разсчитывалъ только на полное себъ ихъ подчинене, нисколько не помышляя, что въ лицъ ихъ онъ встрътитъ такихъ противниковъ, какими они оказались впослъдствін. Первый почниъ въ этомъ отношеніи сдѣланъ былъ ими въ 1882 году. Согласившись между собою, они ръшительно потребовали отъ Іосифа собранія собора и принятія ихъ въ "сотрудники" по управленію Москвой. Соборъ состоялся 27 августа сказаннаго года и вынесъ такое именно постановленіе. Однако все это инсколько не измѣнило обстоятельствъ дѣла, и Іосифъ, несмотря на соборное рѣшеніе, попрежнему оставался единовластительствующимъ. Это не нравилось другимъ епископамъ.

Первое выступленіе сділаль Кирилль балтовскій. Созвавь вы декабрі 1883 года епархіальный соборь, состоящій изы своихы ісреевь, оны произнесь нады Іосифомы отлученіе, выставивы противы него обвиненіе вычетырнадцати пунктахы. Іосифы опять не покорился. Вслідствіе такихы обстоятельствы осенью слідующаго года еп. Кириллы прівхаль вы Москву, собраль здісь

соборъ, подтвердилъ на немъ произнесенное балтскимъ соборомъ отлучение Іосифу и, помимо участия и согласия сего послъдняго, поставилъ (11 октября) на Москву воваго епископа Пафнутия. При такихъ обстоятельствахъ произопло поставление во епископы Пафнутия, бывшаго впослъдствии саратовскимъ.

Подобный поступокъ со стороны Кирилла быль крайней мерой. Однако Іосифъ не склониль своей головы; напротивъ, овъ решительно вооружился противъ Кирилла. Собравъ черезъ неделю после этого свой соборъ, овъ подвергь Кирилла, а вместе съ нимъ и новопоставленнаго еп. Пафнутія конечному изверженію, при чемъ постановилъ хиротонисанныхъ ими считать непосвященными и крещенныхъ ими—некрещенными. Затемъ, спустя некоторое время, овъ, подобно Кириллу, безъ согласія прочихъ епископовъ, поставилъ на Москву своего новаго епископа Іова (который здравствуетъ и до-ныне).

Такимъ образомъ, после восьмилетняго ненахожденія достойныхъ людей, Москва сразу обогатилась двумя "достойными": тихимъ и скромнымъ отъ природы Пафнутіемъ и горделиво-самолюбивымъ, подобно своему ставителю,—Іовомъ. Пламя раздора бушевало во всю... Вваимопроклятія гремели подобно раскатамъ грома...

Будучи, какъ мы сказали, отъ природы человъкомъ скромнымъ и тихимъ, Пафиутій тяготился такими обстоятельствами, скоробъть о происходящемъ вокругь. Чтобы прекратить все это, онъ нъсколько разъ обращался къ Іову, прося его примириться. Но не такъ-то легко было сладить съ честолюбивымъ Іовомъ, весьма упорно отстанвавшимъ свои права на московскую епископію. Наконецъ, еп. Пафнутій, видя упорство Іова, предложиль ему совмъстное завъдывание московскими раздорниками Јовъ смягчился и какъ бы соглашался. Тогда еп. Пафнутій довель объ этомъ до сведенія Кирилла балтовскаго. Кириллъ не противоръчилъ сему; онъ отлагалъ лишь ръшение этого вопроса до будущаго московскаго собора. Соборъ въ Москвъ состоялся 22 мая 1885 г. На этомъ соборъ въ удовлетворение честолюбия Іова было постановлено: "Епископу Іову быть въ Москвъ и именоваться московскимъ. Епископу Пафнутію именоваться саратовскимъ". Такимъ образомъ, имъющій болье правъ на московскій престоль, какъ ранве и законно поставленный на него, лучшихъ душевныхъ качествъ Пафнутій долженъ быль уступить свои права на этоть престолъ незаконному претенденту, преследующему лишь корыствыя цели-Тову, и удовольствоваться несравненно бъднъйшей епархіей — саратовской. Пафиутій перенесъ это безъ ропота; приняль въ свое въдъніе эту епархію, которой и управляль 20 слишкомъ леть.

Въ 1906 году совершилось примиреніе такъ называнняся окружниковъ и неокружниковъ. Еп. Пафнутій также не быль далекъ отъ примиренія. Видя воочію всіє недобропорядочные пріємы Іова въ отношеніи примиренія братіи, овъ совмістно съ еп. Кирилломъ прилагаль всіє міры въ предотвращенію такихъ его пріємовъ. Собранный вслідъ за примирительнымъ соборомъ б іюня 1906 года Іовомъ соборъ подъ видомъ якобы обсужденія условій состоявшагося примиренія, въ сущности же, чтобы парализовать это примиреніе, они весьма різко изобличили, какъ собранный съ предвзятой неблаговидной цілью, съ подготовленными противъ мира людьми, и называли его "недобросовістнымъ". (См. Голосъ Старообрядца за 1906 г., № 44). Отвітное "извіщеніе" еп. Іова на мирное предложеніе уполномочен-

ныхъ отъ освященнаго собора арх. Іоанна и епископовъ Арсенія и Иннокентія, въ которомъ онъ уклончиво отвъчалъ на ихъ призывъ къ христопреданному миру, еп. Пафнутій также называль "недобросов'єстнымь". (Гол. Отарообр. за тотъ же годъ, № 43). Но затъмъ, подвергшись вліянію накоторых неблаговидных личностей, вновь сошелся съ раздоротворцемъ Іовомъ, противясь христопреданному миру. Въ самое последнее время онъ однако разошелся и съ Іовомъ. На бывшемъ въ с. Зуевъ на масленицъ текущ. года соборъ, о которомъ въ свое время сообщалось на страницахъ журнала Церковь (см. № 10), Пафнутій, совытьстно съ другими епископами Даніндомъ и Менодіемъ, подписаль опредъленіе, согласно котораго Іовъ извергался изъ своего сана, отлучался отъ св. Тронцы и "вчинялся, идеже червь не умираеть и огнь не угасаеть". Въ дальнъйшихъ раздорническихъ собраніяхъ и сужденіяхъ, происходившихъ послѣ этого "собора" и завершившихся грандіознівшие-скандальнымъ, другь друга отлучившимъ и проклявшимъ соборомъ, еп. Пафиутій, вследствіе своего старчества и слабости, не принималь участія.

Въ виду того, что въ 1906 году примирились и находившіеся подъ въдъніемъ еп. Пафиутія саратовцы и у него не оставалось здъсь паствы, онъ въ послъднее время проживаль въ кругу своихъ родственниковъ въ д. Губинской, въ 80 верстахъ отъ Москвы, гдъ и скончался въ ночь на 6-е августа внъ единенія со св. Церковію и въ раздоръ со своимъ соправителемъ-конкурентомъ еп. Іовомъ.

3. 4-L

## Старообрядцы въ Румыніи.

Въ С.-Пет. Въд. находимъ интересную корресцонденцію о жизни русскихъ старообрядцевъ въ Добруджи (Румынія).

Въ обонхъ уёздахъ Добруджи, по офиціальной статистикъ, насчитывается до 40,000 русскаго и малорусскаго родонаселенія; цыфру эту однако нужно считать ниже дъйствительной, такъ какъ офиціальныя данныя умаляютъ на <sup>1</sup>/ь, по крайней мъръ, численность народонаселенія не-румынской національности.

Русское населеніе Добруджи почти сплощь состоить изъ старообрядцевъ-поповцевъ и безпоповцевь: какъ тѣхъ, такъ и другихъ офиціальная статистика зачисляеть въ рубрику "липовановъ". Центрами старообрядческаго населенія Добруджи въ настоящее время служать городъ Тульча, городокъ Мачинъ и нѣсколько деревень въ Вабадагскомъ округь.

Въ лѣсной долинѣ, близъ стараго турецкаго города Бабадагъ, находятся два старообрядческихъ монастыря, называемые Славою; одинъ изъ нихъ—главный,—гдѣ имѣетъ свое пребываніе епископъ,—мужской, а въ разстояніи трехъ верстъ отъ него стонтъ женскій монастырь. Мѣстность, гдѣ находятся оба монастыря, самая здоровая и живописная; большое старообрядческое село "Слава", прилегающее къ женскому монастырю, считается однимъ изъ богатыхъ селъ Добруджи. Старообрядческое населеніе это ванимается почти поголовно рыболовствомъ, а также земледѣліемъ и скотоводствомъ, которыя однако, въ большинствѣ случаевъ служать лишь подспорьемъ къ главному рукомеслу—рыболовству. Рыболовными центрами для этого населенія служать на морѣ—село Катерлезъ,

на озерѣ Разинъ—село Журиловка, на Дунаѣ—Исаксеа и дунайскія гирла. Села старообрядцевъ прекрасно застроены и поражають своимъ довольствомъ и въ особенности обиліемъ скота и свиней. Народъ это все высокорослый, широкоплечій, жизнерадостный, имѣющій лишь одинъ недостатокъ, бросающійся въ глаза,—пьянство. Нигдѣ въ цѣлой Добруджѣ нельзя видѣть столько мертвецки-пьяныхъ, какихъ приходится встрѣчать по воскреснымъ днямъ на улицахъ Журиловки и въ Тульчѣ. Пьютъ не только мужики, пьютъ и бабы! Подчуютъ водкой и дѣтишекъ!

Старообрядцы жили прекрасно при турецкомъ владычествъ: податей они платили немного, административныхъ стъсненій не было никакихъ, земли же было въ досталь, а на водахъ, отдаваемыхъ въ откупъ турками, они привыкли считать себя почти единственными хозязяевами. Но, вытесть съ турками, потонуль въ Леть и золотой въкъ для добрудженскаго старообрядца; съ пришествіемъ румынъ было введено римское право собственности, которое положило конецъ свободной косовицъ съна, рубкъ лъса и т. д. Потомъ было регламентировано рыболовство, съ целью спасти это натуральное богатство отъ полнаго разоренія. Старообрядецъ не сумълъ примириться съ новымъ государственнымъ укладомъ: этому помъщала въ особенности безчестная румынская администрація, набросившаяся на зажиточное крестьянское населеніе, какъ стая голодныхъ волковъ. Влагосостояніе старообрядческого населенія стало таять, какъ восковая свъча, жить стало теснье, налоги же съ году на годъ растуть. И воть, по прошествін почти двухь столітій, потомки некрасовцевъ снова задумывають пуститься въ путь-дорогу, — некать новыхъ месть, где можно ловить рыбу, никого не спрашнваясь, косить, гдв залочешь, рубить лесь, где вздумается! А главное-уйти подальше оть румынскаго чиновника, алчность котораго не имъетъ границъ...

Таково положение и настроение старообрядческаго населенія Добруджи въ настоящее время. Крестьяне Журиловки, Сирекіода и Славы послали своихъ ходоковъ искать новыхъ м'есть въ далекой Сноври. Конечно, такія м'єста нашлесь: по словамъ ходоковъ, облюбовали они самые подходящіе участки: "и кисельные берега, и медовыя раки, —все есть, рыбы тьма-тьмущая, рукой ловится, и все это добро задаромъ!.. "Такъ разсказывалъ мить одинъ изъ крестьянъ Журиловки, съ которымъ я видълся на-дняхъ въ Галацъ. Впечатлъніе, произведенное разсказами ходоковъ, огромное, въ особенности оно охватило ту часть старообряцческаго крестьянскаго населенія, которая окончательно разорена румынской администраціей. Эта часть населенія спить и видить новыя земли! Въ Тульчъ составилась уже эмигрантская касса, въ которую складываются всъ сбереженія желающихъ эмигрировать, и до 300 семействъ собираются продавать весь свой крестьянскій скарбъ.

Знакомый мой изъ Журиловки, человъкъ состоятельный, членъ большой старообрядческой семьи, жаловался мит, что румынское правительсто, узнавъ о желаніи крестьянъ эмигрировать, наложило секвестръ на ихъ кассу въ Тульчт, что имъ заявлено уже, что паспорта не будуть выданы и что желающихъ эмигрировать таскаютъ все время по разнымъ полицейскимъ участкамъ.

Всв эти жалобы, конечно, имъють основаніе. Дэло въ томъ, что массовое переселеніе русскихъ придунайскихъ рыболововъ всенепремънно отзовется пагубно на румынскомъ рыболовствъ, такъ какъ ни импровизировать новый слой румынских рыболововъ, ни даже выработать государственнымъ порядкомъ рыболововъ-румынъ нельзя. Всякъ, кто только своими глазами видълъ утлыя лодки русскихъ рыболововъ, скользящія по бурнымъ волнамъ Чернаго моря въ непогоду, когда уловъ рыбы особенно хорошъ, убъдился воочію, что настоящіе рыболовы вырабатываются изъ покольнія въ покольніе. Для этого нужна не только сноровка, но и особенное физическое здоровье, въра въ свои силы, свычка съ моремъ и много другихъ физическихъ и духовныхъ качествъ. По моему глубокому убъжденію, румынскій крестьянивъ не полюбить никогда море; нужны въка, чтобы сделать изъ него земледельца-рыболова. Но если это такъ, если дъйствительно русскіе рыболовы Добруджи оказываются полезнайшимъ элементомъ въ этой части Румынін, то, конечно, румынскому правительству надлежало серьезно озаботиться объ экономическомъ положенін этой части населенія, следовало оградить рыболововъ отъ алчности администраціи, следовало проводить переустройство государственной жизни отъ турецкаго уклада на румынскій укладъ, сообразуясь съ карактеромъ и дукомъ народа, доставшагося ему послъ войны 1877 года. Ничего этого сделано не было, а теперь, когда это работящее население собирается бъжать, по меньшей мірів, безполезно стараться задержать его отказомъ въ паспортахъ, секвестромъ сбереженій. Люди все равно уйдуть, если не прямо въ Россію, то черезъ Волгарію, въ Турцію.

Для улучшенія положенія старообрядцевъ въ Румыніи корреспонденть сов'ятуєть русскому правительству повліять на румынскаго министра-президента Стурдзу. По митнію корреспондента,—

стоить только походить вокругь Стурдам и... дело въ шляпе, такъ какъ относительно министра внутреннить дель Іонела Братіано все возможно прекраснейшимъ образомъ уладить простымъ обещаніемъ Станислава. Повторяю, что помочь русскимъ придунайскимъ рыболовамъ абсолютно следуеть русской дипломатіи, и если нельзя воздействовать для упорядоченія муж вкономическаго положенія, если нельзя помочь имъ въ этомъ отношеніи, то котя бы защитить ихъ отъ преследованія румынской администраціи и спасти эмигрантское имущество отъ румынскихъ чиновниковъ.



# Перечень зарегистрированныхъ старообрядческихъ общинъ.

(Продолженіе, см. № 34).

- 411. 17 іюля 1907 года новгородскимъ губерискимъ правленіемъ варегистрирована карабинская старообрядческая община, Старорусскаго увяда.
- 412. 17 августа 1907 года псковскимъ губернскимъ правленіемъ—березовская, Порховскаго уфада, старообрядческая община старопоморскаго согласія.
- 413. 17 мая 1907 года витебскимъ губерискимъ правденіемъ – невеле-ръпишенская старообрядческая община поморскаго согласія.
- 414. 4 іюня 1907 года вятскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община, находящаяся при деревнъ Черной.
- 415. 16 августа 1907 года калужскимъ губерискимъ правденіемъ—община въ селъ Сусеяхъ, Ходинщенской волости, Живдринскаго уъзда.
- 416. 16 августа 1907 года калужскимъ губерискимъ правленіемъ—община въ селъ Бруснахъ, Холмищенской волости, Живдринскаго уъвда.
- 417. 16 іюня 1907 года тверскимъ губернскимъ правленіемъ—община старообрядцевъ въ Ржевскомъ уфадѣ, пріемлющихъ священство Бълокриницкой ісрархіи, но непріемлющихъ Окружнаго посланія
- 418. 18 іюня 1907 года вятскимъ губерискимъ правленіемъ—антоновская старообрядческая община, Сардыкской волости, Глазовскаго увяда.
- 419. 31 августа 1907 года костромскимъ губерискимъ правленіемъ—питовская старообрядческая община, Варнавинскаго убяда.
- 420. 14 августа 1907 года харьковскимъ губернскимъ правленіемъ—община христіанъ вѣроученія св. отецъ соборной апостольской православной канолической церкви поморцевъ-безпоповцевъ, пріемлющихъ бракъ, въ гор. Чугуевѣ.
- 421. 16 августа 1907 года ковенскимъ губерискимъ правленіемъ—великолуцкая старообрядческая общива.
- 422. 5 сентября 1907 года новгородскимъ губерискимъ правленіемъ—спасово-дарская старообрядческая община.
- 423. 26 іюня 1907 года самарскимъ губерискимъ правленіемъ—община старообрядцевъ дер. Медынки и села Преображенки, пріемлющихъ священство Бълокриницкой іерархіи.
- 424. 18 мая 1907 года самарскимъ губерискимъ правленіемъ—община старообрядцевъ села Кашпирскихъ хуторовъ, пріемлющихъ священство Бълокриницкой іерархім.
- 425. 30 января 1907 года самарскимъ губерискимъ правленіемъ—самарская община старообрядцевъ поморскаго ваконобрачнаго согласія.
- 426. 22 августа 1907 года самарскимъ губерискимъ правленіемъ— община старообрядцевъ въ деревиъ Оедоровкъ и хутора Киръевскаго, пріемлющихъ священство Бълокриницкой іерархіи.
- 427. 4 августа 1907 года ставропольскимъ губерискимъ правленіемъ—бълоглинская старообрядческая община Бълокриницкой митрополіи

- 428. 20 августа 1907 года правленіемъ области войска донского—старообрядческая община поморскаго согласія кутора Гремучаго.
- 429. 20 августа 1907 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—будилихинская старообрядческая община Бълокриницкаго священства.
- 430. 20 августа 1907 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—ворсменская община св. арх. Миханла и пр. безплотныхъ силъ старообрядцевъ спасова согласія.
- 431. 25 августа 1907 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община безпоповцевъсамокрестовъ с. Гимлицъ и деревни Монастырки, Балах.
  увяда.
- 432. 22 марта 1907 года новгородскимъ губернскимъ правленіемъ—рѣпинская старообрядческая община, Старорусскаго уѣзда.
- 433. 6 сентября 1907 года оренбургскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община въ г. Оренбургъ.
- 434. 3 августа 1907 года пермскимъ губерискимъ правденіемъ— старообрядческая община Никольскаго храма, въ г. Екатеринбургъ.
- 435. 31 августа 1907 года сможенскимъ губерискимъ правленіемъ — мало-ходиниская старообрядческая община, Гжатскаго увяда.
- 436. 31 августа 1907 года смоленскимъ губернскимъ правленіемъ—вишенская старообрядческая общива, Гжатскаго увяда.
- 437. 27 августа 1907 года калужскимъ губерискимъ правленіемъ—калужская старообрядческая община при храмъ Николы Чудотворца.
- 438. 2 іюля 1907 года новгородскимъ губерискимъ правленіемъ-шутиловская старообрядческая община.
- 439. 5 сентября 1907 года томскимъ губерискимъ правленіемъ-община бъглопоповскаго согласія въ дер. Ново-Каменкъ, Змъевской волости, Барнаульскаго уъвда.
- 440. 5 сентября 1907 года томскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община, пріемпющая священство Бълокриницкой іерархін, въ селъ Шульбинскомъ, Змѣнногор. уѣзда.
- 441. 7 сентября 1907 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ шерменевская старообрядческая община спасова согласія.
- 442. 7 сентября 1907 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община безпоповцевъсамокрестовъ с. Толбы, Сергачскаго убяда.
- 443. 7 сентября 1907 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община Бълокриницкаго священства с. Елховки.
- 444. 10 сентября 1907 года ковенскимъ губерискимъ правленіемъ—кулинская старообрядческая община, Вил-комір. увяда.
- 445. 2 мая 1907 года лифляндскимъ губерискимъ правленіемъ—колецкая, Юрьевскаго увяда, поморская старообрядческая община.



- 446. 17 сентября 1907 года нижегородскимъ губерискимъ правлениемъ—нижегородская старообрядческая община Бълокриницкой іерархіи.
- 447. 2 іюля 1907 года новгородскимъ губерискимъ правленіемъ—горнецкая старообрядческая община,
- 448. 11 сентября 1907 года рязанскимъ губернскимъ правленіемъ—селевневская старообрядческая община.
- 449. 15 сентября 1907 года уральскимъ областнымъ правленіемъ—старообрядческая община храма Успенія Божіей Матери въ Головскомъ посадѣ, Мухрановской станицы.
- 450. 5 мая 1907 года пензенскимъ губернскимъ правлениемъ—община подъ навваниемъ «Тайное священство отъ ереси приходящихъ» въ селъ Павловскомъ-Куракинъ, Городищенскаго уъзда.
- 451. 31 августа 1907 года пермскимъ губерискимъ правленіемъ—шамарская старообрядческая община Успенскаго крама, Кунгурскаго увада.
- 452. 16 сентября 1907 года уральскимъ областнымъ правленіемъ—старообрядческая община храма Покрова Пресвятыя Богородицы въ гор. Уральскъ.
- 453 7 марта 1907 года виденскимъ губернскимъ правденјемъ—стравеникская старообрядческая община.
- 454. 2 октября 1907 года вятскимъ губернскимъ правленіемъ—старо-гушкинская старообрядческая община, Малмыжскаго увяда.
- 455. 29 сентября 1907 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община спасова согласія села Каменокъ, Нижегородскаго убяда.

- 456. 31 іюля 1907 года витебскимъ губерискимъ правденіемъ—сафоновская, Серутской волости, Невельскаго увзда, старообрядческая община старопоморскаго христ. согласія.
- 457. 3 августа 1907 года витебскимъ губерискимъ правленіемъ—желудовская, Михаловщинской вол, Полоцкаго увада, старообрядческая община старопоморскаго христ. согласія.
- 458. 24 мая 1907 года витебскимъ губерискимъ правленіемъ—рубенищская, Мадиновской волости. Двинскаго увяда, старообрядческая община поморскаго согласія.
- 459. 11 августа 1907 года витебскимъ губерискимъ правленіемъ—костыговская, Солуіонской волости, Ръжицкаго увзда, старообрядческая община веодосієвскаго согласія.
- 460. 21 іюня 1907 года витебскимъ губерискимъ правленіемъ—балтмужская, Коллупской волости, Двинскаго увяда, старообрядческая община безпоповскаго поморскаго согласія.
- 461. 25 сентября 1907 года каванскимъ губернскимъ правленіемъ—община старообрядцевъ Австрійскаго священства въ с. Можаркахъ, Цивильскаго увяда.
- 462. 29 сентября 1907 года псковскимъ губерискимъ правленіемъ—псковская община старообрядцевъ поморскаго согласія.
- 463. 21 августа 1907 года уфинскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община "часовеннаго" согласія, въ селів Казанчахъ, Нагайбаковской волости, Бівлебівевскаго убада.

(Продолжение слыдуеть)



# ИЗЪ УРАЛЬСКОЙ СТАРИНЫ").

III.

#### Къ исторіи уральскихъ скитовъ.

Религіозныя преследованія и склонность къ тихой уедипенной жизни заставляли многих благочестивых старообрядцевъ уходить въ лёса и горы и основывать тамъскиты. На Уралё есть множество замёчательно красивыхъ мёстностей, расположенныхъ вдали отъ селеній, вдали отъ всевидящаго ока былой духовной инквизиціи. Туда-то и уходили любящіе уединеніе и молитву. Нёкоторые скиты основывались въ пещерахъ, которыя также вмёются во множествё на Уралё. Иныя изъ природныхъ уральскихъ пещеръ представляютъ собою настоящія чудеса природы. Подземные гроты идуть на протяженіи иёсколькихъ версть, пересёкаясь такими же поперечными. Въ этомъ лабиринте подземныхъ ходовъ, какъ въ древности въ катакомбахъ, скрывались и жили ревинтели вёры. Одними изъ первыхъ, по времени возникновенія на Урамѣ, были шартанскіе скиты. Въ настоящее время Шарташъ—подгороднее селеніе, расположенное въ 4 верстахъ отъ Екатеринбурга. Но возникло это селеніе ранѣе самого города Екатеринбурга. Первыми насельниками его были исключительно старообрядцы, и понынѣ составляющіе значительную часть жителей.

Всъхъ скитовъ вблизи селенія Шарташскаго насчитывалось двенадцать. Скиты назывались по имени ихъ управительниць-игуменій. Воть эти монастыри: 1) настоятельницы Веры (или Знаменскій), въ этомъ скиту жило 123 монахини. 2) Настоятельницы Александры (или Казанскій), въ этомъ скиту было 140 монахинь. Первая игуменія этого скита была Анисія и вторая Анисія, третья Александра и последняя Аванасія (наъ Верхъ-Нейвинскаго завода). З) Въ обители игуменіи Феоктисты жило 30 черницъ. 4) Въ обители игуменіи Августы—10 черниць. Августа была въ этомъ скиту уже третьей игуменіей; первой была Надежда, второй— Агафія. 5) Въ обители настоятельницы Иронды было 30 монахинь. Первой игуменіей была Марія и второй Марія, третьей Аполлинарія, Ироида уже четвертая и последняя—Елисавета. 6) У настоятельницы Агрипины

<sup>\*)</sup> Продолженіе, см. № 23.

было 10 черниць. Этоть скить впоследствіи изъ Шарташа быль перенесень на мысь, неподалеку оть завода. 7) Въ скиту игуменіи Каптелины было 15 черниць. 8) У настоятельницы Александры, по прозванію "красной", жило 8 монахинь. 9) У настоятельницы Александры было 5 черниць, 10) Въ скиту игуменіи Домники жило 8 черниць и въ 11 скиту у настоятельницы Александры Овинной было 3 черницы. Двенадцатый скить— Елисаветинъ быль въ Махаевке. Всего въ 11 скитахъ проживало 382 черницы (число ихъ въ 12-мъ скиту неизвестно).

Старъйшій изъ вськъ перечисленныхъ скитовъ, прежде другихъ построенный, - это скить Ироидинъ, болъе взвъстный подъ именемъ "монастыря Косовыхъ". Вотъ что разсказывають объ этомъ скить. Шарташскій старообридецъ Косовъ находился на служов Верхъ-Исетскаго завода въ качествъ караваннаго. Совмъстно со своими односельчанами, приписанными также къ вышеозначенному заводу, Косовъ решилъ перейти на казенный Екатериниискій заводъ: "хочемъ служить царицъ, а не частному лицу". Бывши въ Петербургъ съ караваномъ, Косовъ подаль, кому следуеть, прошение о перечислени шарташцевъ къ казенному Екатерининскому заводу. О намъренін Косова узнали, и онъ за такое прегрѣшеніе навсегда быль оставлень въ Петербургъ. Оторванный отъ семьи Косовъ писалъ своей женъ, что если она будеть спокойна теломъ и духомъ, то пусть живеть въ Шарташъ и призрить сироть. Жена Косова, въ монашествъ Марія, осталась въ Шарташъ, а для призрънія сироть устроила монастырь.

Всё скиты находились на берегу Шарташскаго озера и одинъ отъ другого неподалеку. Около двулъ главныхъ монастырей—Казанскаго и Знаменсваго—группировались остальные. Въ эти монастыри жаждущіе спасенія приходили изъ далекихъ странъ, даже съ Колыванскихъ заводовъ, находившихся въ Алтайскомъ округѣ. Въ числѣ монашествующихъ были личности, состоящія въ родствѣ съ богатѣйшими екатеринбургскими старообрядцами и управляющими нѣкоторыхъ частныхъ заводовъ.

Въ часовит Казанскаго монастыря находилась икона Казанской Божіей Матери, осыпанная жемчугомъ. По предположеніямъ, эта икона находится въ настоящее время въ екатеринбургской единовърческой Рязановской церкви. Въ этой же часовит—Знаменской и Троицкой—на сттавать вистам желтаныя доски, на которыхъ золотыми буквами было изображено, что "въ 1824 году Государь Императоръ Александръ Павловичъ удостоили сін скиты своимъ посъщеніемъ".

Вотъ что извъстно о пребывании царственнаго путешественника въ селении Шарташскомъ. Разсказываютъ,
что при въбздъ въ Шарташъ, Государь изволилъ остановиться и принять хлъбъ-соль отъ шарташскихъ старообрядцевъ, прослъдовалъ въ домъ старообрядца Толстикова и здъсь умылся. Отъ коляски и до крыльца толстиковскаго дома шарташцы выстроились въ рядъ: прежде
мужчины въ длинныхъ праздничныхъ кафтанахъ, потомъ
женщины въ старинныхъ съ позументами сарафанахъ и
кокошникахъ, а дъвушки въ разноцвътныхъ сарафанахъ
съ повязками на головахъ и лентами, вплетенными въ
косы, расположились у крыльца.

Изъ дома Толстикова Государь, сопровождаемый шартапцами въ до-петровской одежде, изволилъ пешкомъ пройти въ Казанскій старообрядческій скить и Троицкую часовию, изъ которой последоваль въ Знаменскій скить и прослушаль "славникь" Знаменію Богородицы, пропетый певчими-монахинями. Игуменія этого скита удостовпась услышать отъ Государя: "молитесь"!.. Отсюда высокій путешественникъ изволилъ отправиться въ Березовскій заводъ. О посещеніи Государемъ Императоромъ шарташскихъ скитовъ и до сихъ поръ помнять некоторые старожилы.

Въ настоящее время отъ скитовъ остались только фундаменты и то, впрочемъ, не отъ всёкъ.

Царствованіе Александра Благословеннаго было единственнымъ свётлымъ періодомъ въ исторін уральскихъ старообрядцевъ. Не прошло и сорока лётъ послів его смерти, какъ на старообрядцевъ начались гоненія, не уступавшія по своей жестокости первому періоду старообрядчества. Въ этомъ отношенін уральскимъ старообрядцамъ особенно памятенъ пермскій епископъ Аркадій, устранвавшій на скиты настоящія "карательныя экспедицін", съ разгромомъ зданій, имущества и братіи. Между прочимъ, этимъ "Ренненкамифомъ" стараго времени произведенъ полный разгромъ Каслинскихъ и Кыштымскихъ скитовъ.

Для плистраціи обстановки, въ которой находились мерные и решительно никому не мешавшіе скиты, можно, впрочемъ, не удаляться "въ глубь вековъ" и прввести факты, имевшіе место всего за несколько леть до объявленной свободы совести. Такъ, не дальше какъ въ 1900 году былъ разгромленъ небольшой Нязинскій скить.

Скить этоть находился по речке Нязе, что въ Красноуфимскомъ утадъ, въ двугъ верстать оть выселка Кенчурки. Онъ былъ расположенъ въ даче Сергинско-Уфалейскихъ заводовъ, въ глухомъ дремучемъ лъсу, на лъвомъ берегу ръчки Нязи. Основанъ былъ скить въ восьмидесятыхъ годахъ и основанъ собственно возобновленіемъ, такъ какъ ранте находился въ Ревдинской дачь и долго быль неизвъстенъ. Впоследствін, когда мъстонахождение скита было открыто, скитъ былъ разоренъ и его обитатели разсъяны. Въ этомъ разорени принималь деятельное участіе лесничій Ревдинской дачи Тутышкинь, кстати сказать, уволившій объездчика Коминова, по въръ старообрядца, хорошаго служаку, за то, что тоть серывать оть него существование скита. Годъ спустя, скить возобновился въ Сергинско-Уфалейской, правильные въ Нязе-Петровской дачь, но уже въ маломъ размъръ. Построена была лишь одна келія-изба, могущая выестить до 15 человекь, въ два отделения, изъ которыхъ одно-пучшее предназначалось для маленной, въ другомъ помъщалась кухня. При скить были: погребъ, сарай и другія постройки, а также огородъ. Осенью 1900 года въ скиту проживало 8 "старцевъ", двое, между прочимъ, очень молодые и одинъ семидесятилътній умиравшій старикъ Аристархъ Дрягинъ, урожененъ с. Краснояра, Ревдинской волости. Остальные пять человъкъ были кръпкими стариками, при чемъ иткоторые изъ нихъ были въ монашескомъ чинъ, носили длинные волосы, рясу и скуфью.

Моленная занимала комнату въ 18—20 квадратныхъ аршинъ, юго-восточный уголъ которой и прилегающія стівы были сплошь уставлены иконами стараго письма. Въ числів ихь было нісколько цівныхъ по древности своей и дорогимъ украшеніямъ. На полкатъ моленной находилась насса богослужебныхъ и другихъ свящ. книгъ. Иміться аналой, подсвічники и другіе, необходимые для богослуженія предметы. Молиться собирались жители окрестныхъ селеній. Въ большіе праздники сюда прівзжали даже старообрядцы г. Екатеринбурга.

Уставъ въ скиту существовалъ монастырскій. Имілся особый настоятель. Уставъ соблюдался строго и неукоснительно. Такъ, вечерня, полунощница, всенощное бдъніе и часы на праздникъ Благовъщенія продолжались по 20 часовъ кряду. Въ свободное отъ молитвы время старцы занимались домашними работами: производили постройки, готовили дрова, носили воду, ходили за огородомъ, переписывали богослужебныя книги и цвътники. Въ страдное время помогали безвозмездно убирать стно окружающимъ жителямъ безъ различія-къ какой бы въръ тотъ ни принадлежалъ. Никогда не отказывались они и отъ тушенія столь страшныхъ здёсь лесныхъ пожаровъ. Средства скиту давались окрестными и частью екатеринбургскими старообрядцами, въ малыхъ, впрочемъ, размерахъ, такъ какъ старцы многое потребное для своего пропитанія производили сами. Скить постепенно д'ялался популярнымъ далеко въ окрестностяхъ. Было предположено въ ближайшемъ будущемъ расширить его.

Но это не сбылось. О существованіи скита стало извъстно духовенству господствующей церкви и на него была натравлена "карательная экспедиція". Какъ и всегда въ такихъ случаяхъ, къ услугамъ "православнаго" воинства были "лихіе" становые пристава, могущіе въ одинъ моменть разсъять и расточить... На мирную обитель, которая вела тихое и полезное существованіе, были направлены стражники и прочія орудія "наставленія и утьшенія віры христіанской ... До прибытія карательной экспедиція, старцы за нісколько минуть ушля изъскита н ръзвая ватага не могла "арестовать" ихъ. Аресту подверглись "вещественныя доказательства" — богослужебныя книги и иконы. Какъ и при многихъ другихъ "разгромахъ", старинныя почитаемыя иконы, старивныя оогослуженыя капси, къ которымъ старообрядцы прикасаются только по сотворени крестнаго знаменія, были неорежно свалены въ кучу и уложены на телъгу. Остальное имущество по мер'в силъ и возможности разгромлено... Совершивъ столь блистательное дъло, карательная экспедиція возвратилась обратно. Вогослужебныя книги и иконы свалены где-то при полиціи, вместе съ разнымъ кламомъ, отобранными воровскими вещами и проч. Тамъ онъ находятся, по всей въроятности, и въ настоящее время.

Несмотря на рядъ разгромовъ, скитники не оставили Сергинско-Уфалейскую дачу и основали скить въ другомъ мъсть. Но найти его ни духовной, ни административной полиціи уже не удавалось... Въ отвращеніе открытія были приняты чисто индейскія предосторожности. Скить поставлень въ непроходимомъ ельникъ, гдъ нельзя и подозрѣвать его существованіе. Сообщеніе съ внѣшнимъ міромъ неуловимое: съ профажей дороги идеть тропа въ совершенно противоположную сторону отъ скита. Черезъ версту тропа распадается на изсколько такихъ же тропъ, которыя развътвляясь въ свою очередь, дълаются мало примътными и совершенно исчезають. Старды знаютъ истинную тропу и по другимъ ходять лишь для того, что бы "наторить" ихъ и темъ сбить съ толку своихъ преследователей. Съ истинной тропы проложено іть скиту ивсколько путей, по которымъ условлено кодигь не болбе 5-7 разъ. Путики эти имскотъ старцамъ только известныя заметки и приводять къ келье каждый съ развыхъ сторонъ. Зимой сообщенія нѣтъ и на

это время делаются запасы. Некоторые изъ старообрядцевъ, знающіе скить, приходили молиться на лыжахъ, и то лишь въ мятель, задувающую "сахму" лыжъ.

Теперь уже два года, какъ объявлена "свобода въры", но положительно затравленные, какъ дикје звъри, мирные скитники еще плохо довъряють ей и предпочитають сохранять свои предосторожности. Въ исторіи гоненій на старообрядцевъ много есть событій, о которыть можно сказать: "невероятно, но факть". Но все же какъ-то плохо върится, что еще совствъ недавно, только несколько леть тому назадь, престарелых мирныхъ людей за одно право молиться, которое христіанскій міръ получиль уже вскор'в послів смерти знаменитаго римскаго императора Деоклетіана, — за одно это право, которое хотели сохранить за собой простые, безхитростные люди, ихъ травили, какъ дикихъ звърей, лазили по неприступнымъ горамъ и дремучимъ дебрямъ, чтобы схватывать и заключать въ тюрьмы. Когда ознакомишься съ этой современной обстановкой (три года назадъ-недалекое время), невольно возникають въ памяти картины средневъковьи, картины "святой" инквизицін и костровъ, на которыхъ сжигали мучениковъ въры. Всъмъ народностямъ земли русской предоставлялось молиться по своимъ религіямъ, не исключая и язычниковъ. Только одни старообрядцы лишены были этого права... Они должны были прятаться "въ непроходимыхъ ельникахъ", устранвать предосторожности, какія нытьля мівсто только въ американскихъ преріякъ и саваннахъ въ первый періодъ появленія тамъ европейцевъ, когда имъ приходилось оберегаться всеми мерами противъ кровожадныхъ краснокожихъ аборигеновъ... И сколько же черной безпощадной злобы вужно было имъть "добрымъ" пастырямъ господствующей церкви къ этимъ простымъ мирнымъ людямъ, которые, быть можеть, не убили на своемъ въку ни одного насъкомаго, не причинили ни одному ближнему самаго вичтожнаго вреда, чтобы во главу угла своей полезной деятельности поставить обязанность рыскать "по ельникамъ", обнюживать ущелья и горы, лазить по скаламъ, забираться въ подземные гроты, все для того, чтобы найти тамъ на молитить одного или двухъ стариковъ-старообрядцевъ, дабы затъмъ схватить ихъ и ввергнуть въмъсто заточенія... А за выдающуюся д'ятельность этого рода добрые пастыри получали особыя благоволенія начальства, набедренники и камилавки... Особенно это было развито при епископъ Аркадіи. Самого Аркадія "клабомъ не корми", — только укажи, гда находится какой-нибудь старообрядческій скить, чтобы налетьть на него и разгромить. Какая симпатичная и соотвътствующая званію "преемника апостола" д'ятельность...

Зато народъ корошо помнить, что претериввали спасавшіеся въ горахъ люди и чтить ихъ память. Между прочимъ, старообрядческіе скиты находились въ 20 верстахъ отъ Нижняго Тагила, близъ деревни Большія Галашин. Ніжоторые изъ няхъ сохранились до настоящаго времени. Здівсь же находятся могилы прежде жившихъ здівсь старцевъ: Германа, Максима, Григорія и Павла. Містность замітчательно красивая. Между 25 и 30 іюня сюда совершають паломничество старообрядцы всего Урала и даже отдаленныхъ губерній. Народу ежегодно собирается свыше 3,000 человікъ. Містность оживаеть и пріобрітаеть своеобразный видъ. Вездіт аналон, світч, кажденіе и півніе. Почти безпрерывно идеть служба. За послідніе годы, во время указаннаго съйзда народа на

поклоненіе, на Веселыхъ горахъ стали устраиваться собесвдованія между отдівльными старообрядческими согласіями.

Въ Тагильскомъ же округе для старообрядцевъ особенно памятно м'всто, гдв теперь находится Тронцкая единовърческая церковь, около Выйскаго завода. Съ самаго возникновенія Выйскаго завода большая часть населенія его были старообрядды. Въ первой половинъ XVIII стольтія около завода жиль старообрядческій священникъ Іовъ, устроявшій небольшую часовню, въ которой онъ совершалъ богослужение по старымъ книгамъ. Жители завода и окрестныхъ деревень почитали его за подвижническую жизнь и посл'в смерти приходили на поклоненіе могель Іова, почитая его за святого. Въ 1836 году могила старца оказалась разрытой въ ночь на 26 октября. Следствіе по этому поводу окончилось Высочайшимъ повельніемъ зарыть могилу, не изследуя праха Іова. Въ 1745 году келья Іова была расширена и устроена общирная часовия, сгоръвшая въ 1779 году. Вм'єсто нея была выстроена новая еще болъе общирная, перешедшая впослъдстви къ единовърдамъ. Эта Троицкая старообрядческая часовня долгое время была центромъ, объединявшимъ старообрядцевъ-безпоцовцевъ почти всего Урала. Слава о ней гремела не только здесь, но даже и въ отдаленныхъ мъстностих Россіи. Часовня была передана единовърцамъ въ 1842 году. Передача происходила при упорномъ сопротивленіи старообрядцевъ, изъ которыхъ часть жила въ часовит болте мъсяца. Въ настоящее время колокольня Тронцкой церкви четырехъ-ярусная, устроенная по образцу колокольни Ивана Великаго въ Москвъ. Въ иконостасъ храма очень много старинныхъ нконъ, взятыхъ изъ бывшяхъ старообрядческихъ часовенъ. Въ церковной библіотекъ сохраняются древнія старопечатныя книги, также взятыя взъ старообрядческизь часовенъ.

Въсколько мужскизъ и женскизъ скитовъ существовало и въ Ревдинской волости, Екатеринбургскаго уъзда (около с. Краснояръ). Особенною извъстностью среди старообрядцевъ пользуется могила матери Платониды, куда 16 августа собирается масса старообрядцевъ изъ окрестныхъ селеній. Въ двухъ верстахъ отъ деревни Сажиной (тамъ же) находится могила неока Аввакума, куда совершается паломничество 6 іюля.

Въ свое время свиты служили не только образцомъ подвижнической жизни, но и разсадникомъ просвъщения и грамотности. Правда, въ нихъ давалась только элементарная грамотность, но о большемъ старообрядци тогла не могли и мечтать.

Вотъ какъ въ одной запискъ опредъляетъ задачи учителей одинъ изъ прежнихъ, повидямому, старообрядческихъ наставниковъ.

"Господіе и братія! Простите насъ худыхъ еже убо зда написахомъ въ кратца учителемъ, иже учатъ младыхъ отрочать грамоть, како имъ подобаеть искусство нивти въ словескаъ и въ речехъ, и въ пословицахъ, чтобы ученикомъ ихъ было въ научение и во извъщеніе разума, а не въ срамъ и поносъ, паче же да невь гръкъ. Подобаеть убо намъ, о учителіе, въдъти, како ванъ младыхъ детей учити Божественнымъ письменемъ. Первое убо въ началъ буквами, сиръчь азбудъ, потомъ же часовники и псалтырь и прочія Божественныя книги. И паче же убо всего, еже бы вамъ наказати и изъучити ученикомъ азбука чисто и прямо по существу, како которое слово ръчію зовется и не спъщно. А и самимъ бы вамъ знати же естество словесъ, и силу наъ разумети, и где говорити дебедо (грубъе обыкновеннаго; напримъръ, буква ъ произносится дебело, а ь мягко) и тонкостно, и гдт съ пригибениемъ устъ, и гдт съ раздвиженіемъ, и гдъ просто. Паче же ять съ естемъ разнити... А точечнаго разума зъло подобаеть въ ръщи преже самому учителю, потомъ же и ученикомъ сказовати и учити, чтобы, говоря речи, съ речію не смещати. Тако будеть и ученику разумно и внятно и слышати отъ него пріятно: за неже въ слогахъ разумъ многъ держать точки и запятыя, а не въдай сего, яко во тить шатается. А о семъ намъ подобаеть зъло прилежати, чтобы ученикомъ спъшно не говорити, но говорити бы противу силы верхняго разума. А отъ спъха разума ученію не будеть, и языку ученивомъ великая спона (помъха, препятствіе), паче же и Вогу досада, а душамъ нашимъ великій грыхъ. А избиран бы намъ лучшее. Поне (потому что) проклять всякь, рече писаніе, творяй дело Вожіе съ небреженіемъ, а грамотное ученіе въмы, яко дъдо Божіе есть. Аще ли вамъ самъмъ нъсть во пскусь сиде все учение и вы зрите въ самую грамматику и въ ней подробну вся узрите, не сіе же точію, но и навыкнете въдънію разума... И аще сиде будете учите ученикомъ, за сіе отъ Вога милость и благословеніе получите, а отъ человіка похвалу пріобрящете, и ученикомъ будеть крипость въ языки, и въ смысле разумъ, и въ речени словесъ языка чистость, его буде всемъ намъ получити".

(Продолжение слюдуеть).

А. Л.

## Изъ жизхи господствующаго и ихыхъ исповъдахій.

Сунодъ о чеотвованія А. Толотого.

Сунодъ, въ виду готовящагося чествованія исполняющагося восьмидесятильтія дня рожденія графа Льва Толстого, опредълиль: обратиться къ чадамъ "православной" церкви съ разъясненіемъ, въ которомъ, признавая, что Толстой въ періодъ своей литературной діятельности, до конца семидесятых годовъ, подарилъ русское общество многими замічательными произведеніями, показавшими въ авторів выдающуюся глубину мысли, різдкую наблюдательность жизненных явленій, вірную оцінку ихъ и заслужившими право на признаніе его одникъ изъ великих писателей не только



русской, но и всемірной литературы, указываеть, что затемъ Толстой, подъ вліянісмъ гордыни дука, резко язывниль свою литературную двятельность, приступиль къ руководительству русскаго общества и учительству его не только въ духовной жизни, но и въ устройствъ его соціальнаго быта, разрушивъ своимъ учевлемъ все то, что составляетъ единственную основу истинно-разумной, нравственной частной и общественной жизни, — твердую живую въру въ Христово ученіе. Толстой проявиль себя упорвымь противникомъ "православной въры и обнаружилъ сознательное пренебреженіе къ церкви. Чествованіе лица, отрекшагося отъ Христа, отпавшаго отъ церкви и признаннаго въ 1901 году стоящимъ наравиъ съ язычниками, можетъ произвести соблазнъ среди незрълыхъ возрастовъ, не кръпкихъ върою, поэтому сунодъ призываеть всъхъ върных сыновь церкви воздержаться оть участія въ чествованіи графа Толстого и темъ избавить себя отъ суда Божія. Сунодъ благословляеть епархіальныхъ преосвященных озаботиться распространениемъ въ народъ изданій, указывающихъ на неправильность ученія Толстого, предоставивь выборь изданій містнымь просвътительнымъ и редигіознымъ братствамъ, обществамъ в кружкамъ.

#### Храмъ Тараса Шевченко.

Американская газета Зоря сообщаеть, что въ Куритобъ (Бразилія) образовался союзь малороссовъ-эмигрантовъ, которые, выстроизъ церковь, хотять назвать ее: "Церковью підъ покровомъ Тараса Шевченко".

#### Переполекъ въ монастырскомъ храмв.

Волжения Висти передають, что въ гор. Алатыръ, Симб. губ., во время освященія придъла въ Троицкомъ мужекомъ монастыръ за литургіей, послъ процътія одного псалма, когда въ храмъ наступила полнъйшая тишина, одниъ мужчина, среднихъ лътъ, довольно громко сказаль: "Помни архимандритъ Гаврівлъ 7 число"... Слова эти произвели большой переполохъ среди молящихся Виновникъ отправленъ въ частъ.

#### **М**иссіонерскій институтъ.

Сунодъ приняль проекть 4-го миссіонерскаго всероссійскаго съёзда въ Кіев'в относительно устройства миссіонерскаго института для подготовки миссіонеровъ. По иниціатив'в Антонія вольнскаго, институть будеть образованъ въ Москв'в. (Нов. Русь).

# мірская жизнь.

## Обзоръ событій.

(22-27 aszycma).

- Законченъ и представленъ Государю всеподданнъйшій докладъ государственнаго контролера по исполненію росписи на 1907 годъ.
- Продлена усиленная охрана въ нѣкоторыхъ ътестностяхъ Туркестанскаго края.
- По слухамъ, военное положеніе въ Прибалтійскомъ краї рішено замінить усиленной охраной.
- Исполнилось 25 лѣть со дня смерти И. С. Тургенева. Города и общественныя учрежденія чествовали память великаго писателя.
- Медицинскій факультеть въ Саратов'я р'яшено открыть въ 1909 году.
- Холера распространяется, появилась и въ Петербургъ.
- Бывшій депутать 1 й Думы докторъ Корнильевъ присужденъ за литературныя дёла къ 2 годамъ кръпости.
- Совершено 20 вооруженныхъ нападеній, при чемъ убито 6 чел, ранено 16, похищено на сумму свыше 28 тыс руб.—Казнено 7 чел., вынесено 19 смертныхъ приговоровъ, назвачено 196 лётъ наторги по политическимъ дёламъ, одному безсрочная. Убито и ранено при арестахъ и оборонъ 23 чел.

Турців. Ведутся переговоры съ французскими банкирами о займів въ 31/2 милл. ливровъ.—Въ Константинополів открылись 12 нолитическихъ съйздовъ.— Продолжается желізнодорожная забастовка.—Начаты переговоры съ державами о заключеніи новыхъ торговыхъ договоровъ.

Персія. Въ городъ Алаланъ провеошло кровавое междоусобное столкновеніе.—Въ виду полнаго пораженія шакскихъ войскъ подъ Тавризомъ и отсутствія средствъ, нѣкоторые дворяне организують на свой счеть отрядъ для усмеренія Тавриза.—Въ Баге-ша военныя волненія.—Въ Курдиставъ возстаніе.—23-го революціонеры Тавриза отбросили правительственныя войска, захватили лагерь, потери осаждавшихъ свыше 800 человъкъ.



Напрасное дёло.—Разсмотрёніе примёровъ, приводимыхъ въ защиту реформъ патріарха Никона, ст. Д. Варакина.—За монастырскими стёнами, ст. Д. Искрива.— Среди миссіонеровъ: Мон впечатлёнія, арх. Миханла.— Обзоръ печати.—Старообрядческая жизнь (съ рис.).— Письма въ редакцію.—Изъ жизни еп. Пафиутія, ст. З. Ч-а.—Старообрядцы въ Румыніи.—Перечень зарегистрированныхъ старообрядческихъ общинъ. — Изъ уральской старины, ст. А. Л.—Изъ жизни господствующаго и нныхъ исповёданіи.—Мірская жизнь.

Рисунки в снишки.

Издатель А. И. Королевъ.



Редакторъ П. И. Завьяловъ.



#### Отъ конторы журнала.

Жалобы на неполученіе какого-либо номера журнала должны быть заявлены въ контору не позже выхода слѣдующаго по порядку номера.

Контора проситъ гг. подписчиковъ при всѣхъ извѣщеніяхъ и запросахъ присылать печатный ярлыкъ или указывать его № и подробный адресъ. Безъ соблюденія этого условія контора не отвѣчаетъ за могущія выйти недоразумѣнія.

ЗА ОБЪЯВЛЕНІЯ ОТВЪЧАЕТЪ КОНТОРА ЖУРНАЛА.

# типографія

# церковно-славанскихх книгх,

подъ фирмою

## "Андрей Васильевичъ Симаковъ"

ВЪ УРАЛЬСКЪ.

Вышла изъ печати и поступила въ продажу въ проч-

книга "Златоустъ",

цъна 5 руб.

Въ МОСКВЪ можно получать у Евгенія Ивановича СИ-ЛИНА, Ильинскія ворота. У него же и всё другія книги уральской старообрядческой типографіи.



Московское общество химическихъ красокъ и лаковыхъ заводовъ

# И. С. Оссовецкаго:

**НРАСКИ** масляныя, металлизированныя эмалевыя.

ОЛИФЫ малярныя, металлизированныя. ЛАКИ масляные и спиртовые.

Прейсъ-курантъ высылается безплатно.

ПРАВЛЕНІЕ: Москва, Мясницкая, д. Давыдовой, № 13.

МАГАЗИНЫ: 1) Мясницкая, д. Сытова; 2) Москворецкая, д. Осипова и Рахманова.

ОТДЪЛЕНІЕ: Кіевъ Крещатикъ, № 12.

# Ome pedakuju.

Рукописи просять писать разборчиво и на одной сторонь листа.

# MATERIAJIBI

по вопросамъ

## ЗЕМЕЛЬНОМУ И КРЕСТЬЯНСКОМУ,

собранные на Всероссійскомъ съѣздѣ крестьянъ-старообрядцевъ, бывшемъ въ Москвѣ 22—25 февраля 1906 года.

Цѣна книги 1 руб. 25 коп., съ перес. 1 руб. 50 коп.

Пересылка можетъ быть и наложен-

Книгу можно получать въ конторѣ журнала "ЦЕРКОВЬ".

#### Нуженъ псаломщикъ,

знающій хорошо церковный уставъ и съ хорошимъ голосомъ.

Москва, Лужнецкая, молитвенный домъ, въ домѣ Муравьевыхъ.

## Бракованная обувь

мужская и дамская вновь получена въ квартирѣ № 7, домъ Соколъ, по Кузнецкому пер.