ГОДЪ ИЗДАНІЯ ПЕРВЫЙ.



выходитъ еженедъльно.

подписная цъна:

Объявленія печатаются послів текста— 20 коп. за строку петита. АДРЕСЪ РЕДАКЦІИ в КОНТОРЫ.

Москва, Биржевая площадь, домъ т-ва Рябушинскихъ. Телефонъ 204-13. Редакція открыта ежедневно, кром'в воскресныхъ и правдинчныхъ дней, отъ 10 до 6 час. вечера.

Редакторъ принимаетъ отъ 12 до 2 час. дня.

Рукописи, присламныя безъ обозначенія условій, считаются *безплат-*мыми, не принятыя къ печати сохраняются два місяца и затімъ
уничтожаются; обратно пересылаются только по уплаті стоимости
пересылки.

#### CBSTLL

#### ДЕКАБРЬ.

Воскресење, 7: Иже во святыхъ отца нашего Амвросія. еписк. медіоланскаго; преставленіе преп. отца нашего Антонія, сійскаго чудотворца.

Понедъльникъ, 8: Преп. отца вашего Потапія.

Вторникь, 9: Зачатіе св. Анны, егда вачать Пресвятую Богородицу.

Среда 10: Свв. муч. Мины, Ермогена и Евграфа.

Четверів, 11: Преп. отца нашего Данінла Столпника, преп. отца нашего Луки Столпника.

Пятница, 12: Преп. отца нашего Спирилона чудотв., еписк. тримифійскаго.

Суббота, 13: Свв. великомуч.: Евстратія, Авксентія, Евгенія, Мордарія и Ореста; преп. отца нашего Арсенія, иже въ Латръ.

# Одна изъ причинъ.

Однимъ изъ наболѣвшихъ церковныхъ вопросовъ, требующихъ безотлагательнаго разрѣшенія, признается вопросъ объ отдѣленіи церкви отъ государства, разумѣется, церкви господствующей, а не старообрядческой, никогда не состоявшей подъ властью государства. Многіе изъ церковныхъ писателей и высшихъ іерарховъ сунодальной церкви глубоко сознаютъ, что существующее подчиненіе церкви государству ненормально, антиканонично и не соотвѣтствуетъ понятію церкви, претендующей на названіе Христовой. Покойный митрополитъ петербургскій Палладій по поводу существующаго положенія господствующей церкви въ бесёде съ однимъ изъ церковныхъ писателей выразился такъ: "Какая у насъ церковь! Гдё она? Нётъ ея". Такъ откровенно и съ неподдёльнымъ сожалениемъ высказываются о своей церкви даже первенствующіе представители господствующаго "православія". Тёмъ не менёе приступить къ разрешенію этого жгучаго вопроса, этого "гордіева узла" никто не рёшался: поговорять, попишуть, потужать о ненормальности господствующей церкви, да тёмъ дёло обыкновенно и оканчивается. Но въ последніе дватри года, когда стало извёстно о намереніи сунода созвать соборъ, вопросъ объ отделеніи церкви отъ государства если нельзя считать стоящимъ на очереди, то уже наміченнымъ въ жизни; поговаривають, что сунодальная іерархія мечтаеть пока о возстановленій цатріаршества, иначе говоря, о частичномъ раскрівнощеній своей церкви отъ світской власти. Само собою разумітеся, что такое стремленіе можно было только привітствовать— какъ законное, дававшее несомнінный залогь церковнаго единенія и съ Церковью старообрядческою. Разві старообрядцы отказались бы протянуть руку общенія сунодальной церкви, если бы она, отрішившись отъ подчиненія світской власти, "восприняла прежнее украшеніе віры" и "возлюбила древнюю старожитность?" Разумітеся, ніть.

Однако не долго пришлось льстить себя надеждой на возвращение сунодальной церкви въ подобающее русло: въ настоящее время стало извъстно, что не только пожеланіе объ отдъленін церкви отъ государства, но даже мысль о совывъ собора, который, какъ предполагалось, только и могъ разрашить этотъ вопросъ, отошли далеко, погребены подъ спудомъ; теперь стало извъстно, что сунодъ не только не намъренъ отръшиться отъ единенія съ святской властью, но, напротивъ, требуетъ, чтобы губернаторы и полиція "охраняли невыблимость самой віры" (опредъленіе сунода отъ 15—21 декабря 1907 г.). Не подлежить, следовательно, никакому сомивнію, что если сунодъ въ число охранителей вѣры ставить чиновъ полиціи, въ защить и охраненів которыхъ Церковь Христова никогда не нуждалась, то объ отдъленіи сунодальной церкви отъ государства не можетъ быть и ръчи: всв казавшіяся объ этомъ пожеланія сунода были лашь дипломатическимъ обходомъ общественнаго желанія—свободы церкви.

Какъ извъстно, господствующая церковь современи уничтоженія патріаршества и учрежденія сунода во главъ съ оберъ-прокуроромъ подпала подъ всесильную власть послідняго. Сунодальные оберъ-прокуроры, представляя собою "око царя" (Регламенть, стр. 195), клятвенно признаваемаго по Регламенту "крайнемъ судьею сунода" (тамъ же. стр. 8), господствують надъ сунодальной церковью такъ же, какъ римскіе папы надъ католическою, съ тою лишь разпицею, что въ католичествъ папа—духовное лицо, облеченное епископскими полномочіями, а въ господствующей церкви оберъ-прокуроръ—лицо свътское, не имъющее на себъ никакого іерархическаго чина.

Какую неограниченную власть имъють оберъпрокуроры надъ сунодомъ, это показывають возложенныя на него инструкціей, утвержденной 
Высочайшей властью, обязанности: "оберъ-прокуроръ повиненъ сидъть въ сунодъ и смотръть 
накръпко, дабы сунодъ свою должность хранилъ, 
и во всъхъ дълахъ, которыя къ сунодскому разсмотрънію и ръшенію подлежатъ, истинно, ревностно и порядочно, безъ потерянія времени, по 
Регламентамъ и Указамъ отправлялъ... Также 
долженъ накръпко смотръть, дабы сунодъ въ
своемъ званіи праведно и нелицемърно поступалъ.

А ежели что увидить противное сему: тогда въ тотъ же часъ повиненъ предлагать суноду явно. съ полнымъ изъясненіемъ, въ чемъ они, или накоторые изъ нихъ, не такъ далаютъ, какъ надлежить, дабы исправили... Оберъ-прокурорь ничьему суду не подлежить, кром'ь Нашего (Императорскаго) (Регламентъ, стр. 191-192, 195). Такимъ образомъ, господствующая церковь въ настоящее время представляется въ такомъ видь: всь нижніе чины церкви, включительно до священнявовъ, подчиняются своимъ епископамъ, а епископы-суноду, сунодъ же, въ свою очередь. находится подъ властью оберъ-прокурора, обязаннаго смотръть за немъ "яко за младенцемъ". дабы онъ "истинно, ревностно и порядочно свою должность хранилъ". Понятно, церковь, во главъ съ свътскимъ начальникомъ, никто изъ христіанъ, понимающихъ христіанство согласно евангельскаго ученія, признать православною не можетъ.

Возможно ли въ самомъ дълъ допустить витшательство светской власти въ дела религіи, когда самимъ Спасителемъ очень ясно сказано: "Царство Мое не отъ міра сего!" Исторія св. Церкви намъ наглядно показываеть, что всякая попытка светской власти вившаться въ дела Церкви даже въ цвиякъ государственныхъ встръчала твердый и эпергичный отпоръ со стороны отцовъ Церкви: "Гдв правило,-спраниваетъ св. Ананасій Велекій, —посылать епескопа отъ двора? Или, гдъ правило, чтобы вонны вторгались въ церкви? Кто сообщиль такое преданіе, чтобы церковными дълами управляли комиты и несмысленные свихи, -и своимъ предписанием: объявляли опредъление такъ называемыхъ спископовъ?" (Тв. св. Аванасія В., ч. 11, стр. 126). "Ибо кто, видя, какъ начальствуетъ онъ (Констанцій) надъ мнимыми спископами и предсідательствуеть на церковныхъ судахъ, не въ прав!. будеть сказать, что это - упоминаемая у Данів. п мергость запуствнія" (тамъ же, стр. 150).

Могутъ однако замътить, что вопросъ объ отделени церкви отъ государства не касается старообрядцевъ, такъ какъ старообрядческій протестъ-чисто обрядовой. На это спішимъ заявить, что такъ думать,-звачить, не вполит. понимать старообрядчество. Если протость старообрядческій первоначально выражался противъ никоновской обрядовой реформы, то впоследствін, когда церковь господствующим въ составъ церковной ісрархін внесла чуждый христіанству чинъ-свътскую власть, предоставивъ ей вт. церкви въ лицъ сунодального оберъ-прекурора господствующее, главенствующее положение. то теперь на старообрядческій протесть слідуеть смотръть гораздо шире: онъ нь настоящее время объемлеть собою не только никоновскія нововведенія, но и все то, что господствующем церковью въ область ея перковныхъ новшествъ внесено впоследстви -- въ періодъ отпаденія ея отъ древле-русской церкви до настоящихъ дней. вилючая сюда, "во главу угла", и вопросъ о подчинении сунодальной церкви мірянину в о господствъ надъ нею государственной власти.

Мы поэтому рашительно заявляемъ, что если бы господствующая церковь въ настоящее время возвратилась къ древле-русскому благочестію, возстановила бы всё отвергнутыя ею церковныя преданія, стала бы совершать богослуженіе по древнему, до-никоновскому чину, но осталась бы въ существующемъ подвластномъ положеніи у государства, старообрядческая Церковь не пойдетъ къ общенію съ нею, не подасть ей руку мира, ибо ни въ коемъ случай она не можеть допустить надъ собою господства мірской власти.

Цельне выка старообрядческая Церковь отстанвала свою независимость,—эта независимость запечатлёна кровью предковъ старообрядцевъ. Возможно ли, чтобы въ настоящее время, послё дарованія религіозныхъ свободъ, старообрядцы пожертвовали свободою своей Церкви? Возможно ли, чтобы они послё вёковой борьбы за вёру древле - русской церкви отдали эту святую вёру во власть мірскихъ властей? Нётъ, этого быть не можетъ.

# Церковь и Дума.

(ЗАМЪТКИ ЗА НЕДЪЛЮ).

1.

Извъстное дъдо саратовскаго епископа Гермогена и царицынскаго іеромонала Иліодора, вызвавшее министерскосуведскую ревизію, нашло откликъ и въ Гос. Думѣ и привело даже къ неожиданнымъ последствіямъ. Саратовскій депутать гр. Уваровь, октябристь, при помощи депутатовь оппозиціп внесъ въ Думу запросъ. Въ запрось этомъ, между прочимъ, говорится, что за послъднее время саратовскій епископъ, а за нимъ по его приміру и подчиненное ему саратовское духовенство открыто вытодять изъ рамокъ законом врной деятельности духовенства. Гермогенъ постоянно вмешивается въ дела какъ общественнаго, такъ и гражданскаго управленія, постоянно выступаеть съ резкой публичной критикой действій правительственных агентовъ, общественных деятелей и учрежденій, постоянно допускаеть въ своемъ личномъ органъ Братскій Листокъ такія выраженія и обвиненія, опубликованіе которыхъ въ другомъ органъ печати немвиуемо повело бы за собою самую строгую кару. Повсюду, вытесто умиротворенія, епископъ Гермогенъ вносить раздоръ и раздражение.

Приведя рядъ общензвёстныхъ фактовъ о дёятельности Гермогена, авторъ запроса проситъ Думу запросить правительство: 1) извёстны ли ему приведенные факты? 2) если извёстны, то какія мёры правительство предполагаетъ принять для возстановленія въ саратовской губернін законом'єрныхъ условій жизни?

Этотъ запросъ закончился выходомъ гр. Уварова изъ фракціи октябристовъ, ибо фракція, собравшись на экстренное засъданіе, почти единогласно высказалась противъ внесенія запроса.

Такое отношеніе октябрястовъ къ исторів си. Гермогена ставять въ связь съ изміннящимся взглядомъ на этоть вопросъ правительства: Діло въ томъ, что въ ревизін принимали участіе и представитель министерства вн. діль (тов. министра Макаровъ), и представитель сувода (тов. оберъ-прокурора Роговичъ). Оба эти чиновника вынесли различное впечатлівніе отъ потіздки на місто происшествія. Въ столкновеніи епископа съ саратовскимъ губернаторомъ г. Макаровъ принялъ сторону последняго, и после доклада своего товарища П. А. Столыпинъ решилъ настоять на переводе епископа изъ саратовской епархіи.

Г. Роговичь долго отмалчивался и только посл'в долгихъ приготовленій рішился представить свой докладъ суноду.

Роговича о саратовской ревизіи. Онъ не нашель въ дъятельности еп. Гермогена и монаха Иліодора вичего незаконнаго и думаєть, что каждый пастырь должень въ своей работь поступать такъ, какъ эти пастыри. Никакого инцидента въ Саратовъ не было, а были лишь недоразумьнія, какія сплошь и рядомъ случаются между администраціей и пастырями. Поэтому никакихъ основаній къ переводу этихъ пастырей не имъется. Впрочемъ, принимая во вниманіе слабое здоровье Иліодора, его полезно было бы перевести куда-нибудь на югь (мъсто пока не опредъляется). Съ докладомъ Роговича сунодъ безъ преній согласился. А епископу Гермогену предложиль принять мъры къ улучшенію отношеній со свътской властью и паствою.

Но извъстно, что постановлению сунода предшествовалъ обмънъ мнъній между премьеръ-министромъ и оберъ-прокуроромъ сунода Извольскимъ.

Судьба Иліодора окончательно різшена въ засідавін сунода 27-го ноября.

После продолжительнаго обсуждения этого вопроса, большинство членовъ сунода высказалось за назвачение местомъ жительства и промонаха Илиодора на будущее время минской епархии. При этомъ сунодъ решемъ представить на усмотрение минскаго епископа Михаила определение монастыря или общины, где будетъ помещенъ Илиодоръ. Одновременно сунодъ призналъ необходимымъ преподать преосвященному Михаилу искоторыя указания, съ целью предупредить возможность конфликта, подобнаго саратовскому, относительно проповедническом деятельности Илиодора.

Переводъ Иліодора именно въ минскую епархію, со

смѣшаннымъ-русскимъ, польскимъ и еврейскимъ населеніемъ, даже октябристы находять неудачнымъ.

Исторія съ Иліодоромъ чрезвычайно харавтерна для положенія господствующей церкви: Иліодоръ и Гермогенъ двиствують, конечно, по мфрф своей совъсти и пастырскаго долга; допустимъ, что они ошибались, но судить ихъ должны были только епископскимъ судомъ, который въ лицф сунода, какъ мы видфли, высказался въ пользу виновныхъ; однако, несмотря на это свъсткая власть рфшила одного изъ нихъ удалить по слабости здоровья!... Таковы плоды Регламента.

Произошелъ расколъ во фракціи ум'вренно-правыхъ, исключившихъ изъ своей среды саратовскаго депутата священника Лебедева. Его судили за то, что онъ н'всколько разъ голосовалъ вм'вст'в съ оппозиціей, напр. за саратовскій университеть, онъ также подписалъ земельный законопроектъ овященниковъ.

Объясненія, данныя свящ. Лебедевымъ, смутили было фракцію, но туть выручиль депутать Фомкинъ, торжественно заявившій:

 — Я не уважаю о. Лебедева, потому что овъ идетъ противъ ,бюро, —его надо исключить изъ фракціи.

На это требованіе посл'єдоваль протесть со стороны священ. Гепецкаго и Балалаева, заявившиль, что никакиль новыхъ обстоятельствъ, которыя бы требовали пересмотра д'єла, не произошло и поводовъ къ исключенію н'єть.

Но Оомкинъ твердо стоялъ на необходимости исключенія священника, а гр. В. Бобринскій и остальные энергично его поддерживали.

За отсутствіемъ данныхъ, на основанів которыхъ можно было бы составить формулу объ исключеніи, рѣшено было поставить на голосованіе такой курьезный вопросъ: "подходить ли священникъ Лебедевъ къ фракціи или нѣтъ".

Результаты голосованія были таковы: 30 голосовъ нѣтъ; 14 крестьянъ—да и 8 священниковъ воздержались отъ голосованія, заявивъ, что считають ниже своего достоинства въ немъ участвовать.

Посл'в этого решенія изъ фракціи умеренно-правыхъ вышло еще несколько крестьянъ и священниковъ. Умеренно-правые уверяють, что не жалеють объ этомъ: "Имъ у насъ не место". На совещаніи священниковъ большинство высказалось за уходъ изъ фракціи всехъ священниковъ въ виде протеста.

Въ Гос. Думѣ закончились пренія по вопросу о четырехмилліонной субсидін церковно-приходскимъ школамъ. Въ засѣданіи 19-го ноября на защиту церковныхъ школъ выступиль съ пространной рѣчью епископъ Евлогій.

Овъ доказывалъ, что церковно-приходская школа является крѣпкимъ оплотомъ и могучимъ орудіемъ развитія религіознаго и національнаго самосознанія: она внесла въ темную среду народа свѣтъ знанія и убѣжденія, уяснала народу его историческую судьбу, она является хранительницей родного языка, русской пѣсни, вообще традиціонныхъ завѣтовъ родной старины.

При своемъ глубокомъ вліянін на народъ церковноприходская школа чужда узкаго клерикализма и слітого фанатизма. Она никогда не съетъ вражды и ненависти, мирно уживаясь съ самыми разнообразными и подчасъ даже враждебными элементами. Церковная школа служить дълу народнаго просвъщенія для всталь безъ различія и въ служеніи своемъ не отличаетъ эллина отъ іудея.

Школа церковная и школы земская и министерская вовсе не злыя соперницы, а двъ добрыя сотрудницысоюзницы, двъ сестры, мирно работающія на необозримой, невоздъланной нивъ нашего народнаго просвъщенія.

Въ поискатъ за доказательствами въ пользу победоносцевскаго детища епископъ Евлогій не остановился даже передъ ссылкой на авторитеть... Л. Н. Толстого, высказавшагося за предпочтительность церковной школы передъ министерской.

По этому поводу саратовскій депутать Масленниковъ, привель жестокое ругательство саратовскаго епископа Гермогена по адресу великаго писателя земли русской и замітиль, что когда изъ среды духовенства раздается призывъ мірянъ въ смиренію, то ему невольно вспоминаются евангельскія слова: "Врачу, исцілися самъ".

Ораторъ выскавывался, что при нашей скудости въ области народнаго образованія не слідуеть ставить препятствій чьей бы ни было иниціативіт въ школьномъ ділів. Пусть открываеть школы и церковь, но не одна только господствующая, и надъ церковными школами долженъ быть контроль министерства нар. просв.

Гр. Уваровъ высказался за церковно - приходскую школу, но при условіи, чтобы она содержалась безъ всякой субсидіи отъ казны, исключительно на счетъ духовенства.

Лукашинъ отъ имени 53-хъ крестьянъ разныхъ фракцій заявляють, что крестьяне отрицательно относятся къ церковно-приходской школів и будугъ голосовать противъ предложенной ассигновки.

Баллотировкой большинствомъ 179 противъ 120 голосовъ ассигнованіе въ 4.003,740 р. на церковно-приходскія школы признается желательнымъ.

Разработка законопроекта передается комиссіи по на-

Далее Дума большинствомъ всехъ голосовъ противь соціаль-демократовъ принимаетъ следующую формулу перехода къ очереднымъ деламъ, предложенную епископомъ Евлогіемъ:

"Признавая необходимымъ участіе прихожанъ въ дѣлѣ наблюденія и хозяйственнаго завѣдывавія церковными школами, Дума передаєть законодательное предположеніе 94-хъ членовъ въ комиссію по народному образованію для выработки соотвѣтствующаго законопроекта".

Въ особомъ совъщании при комиссіи по народному образованію по вопросу о судьбъ перковно-приходской школы высказано нъсколько разныхъ митей. Октябристъ Ковалевскій предлагалъ признать необходимость государственнаго надзора и надъ перковными школами. Встъ кредиты на народное образованіе, включая и кредить на перковныя школы, должны проводиться по смътъ министерства народнаго просвъщенія впредь до образованія прихода. По образованіи же приходовъ въ законодательномъ порядкъ перковныя школы должны стать въточномъ смыслъ слова приходскими и подчиниться надзору духовнаго въдомства. Анрепъ, напротявъ, предлагаеть сохранить существующія перковно-приходскія школы въ томъ видъ, въ какомъ онъ существуютъ, т.-е. оставить ихъ въ въдъніи сунода, вновь же открываемыя

школы подчинять надзору органовъ мъстнаго самоуправленія. Воронковъ, соглашаясь съ принципомъ подчиненія всъхъ школъ надзору министерства народнаго просвъщенія, находять нужнымъ назначить срокъ для передачи всъхъ церковно-приходскихъ школъ въ въдъніе этого министерства. Компромпссное предложеніе внесъ депутатъ Леоновъ. Овъ предлагаетъ поставить церковноприходскія школы въ зависимость отъ прихода и подчинить ихъ приходскимъ совътамъ.

При баллотировить этого вопроса огромнымъ большинствомъ рашено подчинить церковно-приходскія школы надзору министерства нар. просв. Предложеніе фонъ-Анрепа объ оставленіи этихъ школъ въ ваданіи сунода отвергнуто значительнымъ большинствомъ. Для перехода церковныхъ школъ въ ваданіе министерства назначенъ трехлатий срокъ.

Въ въроисповъдной комиссін произошелъ конфликтъ съ представителемъ сунода, который старался ограничить не только свободу совъсти, но и самыя права Думы.

Варонъ Розенъ внесъ предложение о томъ, чтобы родители, не мъняя религіи сами, могли переводить въ другое въроисповъдание своихъ дътей не моложе 14-ти лътъ безъ ихъ согласія. Представитель сунода замътелъ, что комиссія не можеть обсуждать вопросъ безъ предварительнаго решенія ведомства. Но большинство комиссін возстало противъ этого заявленія, считая его посягательствомъ на права Думы, которая можеть измънять законопроекты и вносить дополненія и поправки, не спрашивая разръшенія правительства. Предложение Розена было все-таки отложено, но выражено пожеланіе устраннть вмішательство государства въ отношения между родителями и дътьми. Въ качествъ дополненія къ первой статьт проекта о переходів наъ одной религін въ другую сунодъ предлагаеть запретить нижнимъ чинамъ, а также офицерамъ и класснымъ чиновникамъ военнаго и морского въдомствъ переходить наъ "православія" въ другую религію во время ихъ наложденія на дъйствительной служов. Посль большой рвчи В. А. Караулова дополнение сунода было отклонево подавляющимъ большинствомъ голосовъ. Комиссія отклонила предложение сунода и о воспрещении состоящимъ на военной служов вступать въ секты, отрицающія военную службу, такъ какъ за уклоненіе отъ воинской повинности наши заковы и безъ того грозять извъстными наказаніями.

Что касается общаго года работь віроиспов'ядной комиссів, то въ этомъ отношенін любопытенъ докладъ председателя этой комиссін П. В. Каменскаго въ московскомъ клубъ "союза 17 октября". Депутатъ высказаль следующій общій взглядь. Въ основу правительственнаго проекта легло положение о полной въротерпимости, выраженное, впрочемъ, съ достаточной гуманностью и въ ныне действующихъ законахъ. Регламентированы лишь такія положенія: воспрещается веденіе религіозной пропаганды, затемъ предъ переходомъ "православнаго" въ новую религію устанавливается 40-дневное усовъщевание его, послъ чего лишь такое лицо можеть перейти въ лоно новой перкви. Докладчикъ отмівчаеть слівдующій факть: авторы правительственнаго законопроекта, составляя свой трудь, руководствовались, между прочимъ, соображеніями митрополита петербургскаго и ладожскаго Антонія, который, какъ извістно, пе видить никакой нужды въ какой-либо визінией силів въ области віроисповідныхъ вопросовъ.

Такимъ образомъ, въ согласіи съ правительствомъ думская втроиспов'ядная комиссія, какъ явствовало пзъ доклада П. В. Каменскаго, готева внести въ Государственную Думу ваконопроектъ, который удовлетворилъ бы, несомитью, многихъ чающихъ сиятія путъ съ вопросовъ втры. Но, къ сожалтнію, обт эти стороны не встрітаютъ сочувствія со стороны представителей сувода въ комиссіи. Благодаря этому, нткоторыя весьма важныя привципіальныя положенія проходятъ лишь съ большинствомъ итсколькихъ, а иногда и одного голосовъ.

По словамъ П. В. Каменскаго, піль его прівзда въ Москву— "услышать голось жизни" по этимъ важнымъ вопросамъ, чтобы сообразоваться съ высказанными здісь мнініями въ дальнійшей работі. Докладъ вызваль живой обмінь мніній. Между прочими на собраніи выступиль П. П. Рябушинскій, указавшій на то, что старообрядцы, несмотря на всі гоненія, остались вірны своей вірів и въ то же время и русской государственности. Поэтому, по его убіжденію, Государственная Дума при разрішеніи віроисповідныхъ вопросовь не можеть не быть справедливой къ старообрядцамъ.

Въ Петербургъ прибыли маріавитскіе делегаты Ковальскій и Прухневскій. Они посътили Думу и были тамъ предметомъ общаго вниманія. Цель изъ прітада—хлопотать объ утвержденіи ихъ религіознаго союза.

Они побывали у депутата Каменскаго, и последній даль имъ обещаніе ускорить разсмотреніе законопроекта о маріавитахь, внесеннаго правительствомь въ Государственную Думу. Маріавитовь, по митию Гучкова и Каменскаго, нужно поддержать. Для дальнейшихъ переговоровъ Ковальскій и Прухневскій приглашены на заседаніе вероисповедной комиссіи.

Согласно выраженному въ прощлой сессіи бюджетвой комиссіи пожеланію, оберъ-прокуроръ сунода доставилъ ей свідінія о спеціальныхъ средствахъ сунода. Всего доходовъ по спеціальной сміть сунодъ получаеть 9,872,000 руб. Докладчикъ бюджетной комиссіи разділяють спеціальныя средства сунода на шесть группъ: поступленія отъ казначейства, поступленія изъ містныхъ источниковъ доходовъ, отъ торгово-промышленныхъ оборотовъ, доходъ отъ отдільныхъ церквей и монастырей, доходъ съ капиталовъ, иміющихъ опреділенное назначеніе, и сборъ съ прихожанъ.

При разсмотрънін смъты на 1909 г. бюджетная комиссія подняла, между прочимъ, вопросъ и о такъ называемыхъ бессарабскихъ имъніяхъ духовнаго въдомства, о земляхъ бывшихъ молдаванскихъ православныхъ церквей въ размъръ 209,563 десятни. Три пятыхъ дохода отъ этой земли уходятъ за границу на удовлетвореніе молдаванскихъ существующихъ и упраздненныхъ собственниковъ-монастырей и на греческіе монастыри, право на доходъ которыхъ совершенно сомнительно, а остальныя двъ пятыхъ дохода передаются министерствамъ народнаго просвъщенія и внутреннихъ дълъ, которыя должны употреблять эти средства на распространеніе просвъщенія въ Вессарабін. Насколько эти доходы действительно идуть на соответствующія цели, сведеній не существуєть. Докладчикь предлагаєть поэтому проверить юридическія права заграничныхь месть, учрежденій и лиць на полученіе трехь пятыхь дохода съ бессарабскихь именій

и обратить свободный доходъ на просветительно-перковныя учрежденія въ Бессарабія, и выяснить, куда расходовался доходъ съ Бессарабін, поступавшій въ распоряженіе ведомствъ за последнія 10 летъ.

C E.



# Матеріалы по иконографіи\*).

111.

## "Древній чинъ" въ семь свв. иконъ.

(Изъ собранія С II. Рябушинскаго).

Икона архангела Гаврішла им'єсть одинаконую вышвну съ предыдущими: 24<sup>1</sup>/2 верш. вышины, ширины же только 8<sup>3</sup>/4 вершка. Отношеніе вышины къ ширині какъ 3:1. Доска липовая, ковчежная, съ одной неглубокой выемкой. Поля (рамки) иконы неравныя; поперечныя шире долевыхъ въ 2<sup>1</sup>/2 раза; это потому, что долевыя поля съ объихъ сторонъ опилевы и отъ нихъ остадись только небольшія части. Доска составная изъ двухъ равныхъ частей, соединенныхъ съ оборотной стороны двуми шпонками.

Изображеніе архангела Гаврінла написано по левкасу, положенному на доску на желтовато-обловатомъ св вту (фонф), съ полуоткрытыми крыльями темнозеленаго цвъта, съ красноватыми папоротками (опушкой). Крылья прикръплены какъ бы къ сухожильному треугольному мускулу капюшонной мышцы. Сверху на архангелт надета темно-зеленоватая хламида (приволока), спускающанся ниже колфиъ; подъ хламидой видифется свътло-красноватый экземисъ (накидка) съ широкими рукавами, а подъ нимъ хитонъ. Экземисъ нфсколько выше колфиъ и отороченъ широкой каймой, украшенной жемчугомъ; кайма желтаго цвъта и пройдена асистными чертами (штрихами); на плечахъ экземиса имфется бармица съ

желтой каймой, украшенной жемчугомъ. Нижнюю часть одежды архангела составляетъ китонъ темно-зелевоватаго цвъта съ желтоватой каймой: на ногахъ сапожки желтоватаго (золотистаго) цвъта.

Въ одной рукъ архангелъ держить кругъ съ буквами хс, а въ другой начальническій жезлъ.

Ликъ архангела свътлаго вохренія, по очертанію овала лица—византійскаго типа. Голова красивая, нось правильный. Волосы выющіеся, курчеватые, длинные, спускающіеся къ плечамъ по объемъ сторовамъ овала. Вънецъ (нимбъ), окружающій ликъ и голову архангела, красочный, окрашенный свътлою охрой, съ тремя графвами по правильному кругу (отъ циркуля).

Ризы: верхняя, средняя и нижняя (кламида, экземисъ и китонъ) написаны и очерчены прямолинейно угловатыми чертами, съ пробелкою въ световыхъ частяхъ на возвышеніяхъ.

Иконографія: архангель Гаврінль.

Верхняя риза—празелень, средняя— киноварь съ бълилы, исподъ—санкиръ съ бълилы.

Минологія: 8 воября—соборъ архангеловъ и прочихъ безплотныхъ силъ.

\*) Прод., см. № 48.



Св. икона архангела Гаврінла. (Ивъ собранія С. П. Рябушинскаго).

Икона св апостола Павла имѣетъ 24<sup>1</sup>/2 нерш. вышины, а ширины 9 верш. Отношеніе вышины къ ширинѣ вѣсколько меньше чѣмъ 3:1.

Доска липовая, ковчежная, съ одной неглубокой выемкой Поля (рамки) иконы неравныя: поперечныя шире



Св нкона апостола Павла. (Ивъ собраній С. П. Рябушивскаго).

долевыхъ вдвое. Доска составная изъ 2-хъ равныхъ частей, соединенныхъ съ оборотной стороны двумя шпонками.

Изображение апостола писаво по левкасу, положен-

ному прямо на доску и только въ мѣстахъ соединенія положена паволока (толстое полотно). Апостоль Павелъ предстоять съ закрытымъ Евангеліемъ въ лѣвой рукѣ, украшеннымъ драгоцѣнными камнями; Евангеліе съ завязками; торецъ его окрашенъ краснымъ (киноварнымъ) цвѣтомъ; правая рука приподнята.

Изображение апостола написано на желтовато-бъловаточъ цвъту (фонъ) въ свътлокрасномъ, кирпичнаго цвъга, гиматіонъ и темнозеленомъ хитонъ; гиматіонъ наброшенъ на плечи и красивой драпировкой лежить по всей фигуръ.

Ликъ апостола свътлаго вохренія; въ свътовыхъ частяхъ пробъленъ вохрою съ бълою оживкою, овалъ лица апостола болъе продолговатый, лобъ (чело) высокій, взлызлый, съ небольшимъ вихорочкомь волосъ; волосы короткіе, съ плъщивостью, идутъ вокругъ головы; носъ примой, тонкій и характерный для семита. Бровныя дуги круглыя и наклонены къ линія глазъ; возвышенія бровныхъ дугъ слабо пробълены. Очертаніе глазъ миндалевидное; въки глазъ вздвоены и зрачки ихъ огмъчены свътовыми бликами; глаза написаны свътлымъ санкиромъ

Борода у апостола продолговатая, широкая въ началъ и суживающаяся къ концу, идущая тремя прядями космочками; усы тонкіе, закрывающіе небольшой роть до очертанія нижней губы.

Вънецъ (нимбъ), окружающій голову и ликъ апостола, широкій, красочный, написанный свътлою охрою съ тремя графками по правильному кругу (отъ циркуля); на немъ видны слъды золота.

На ногахъ апостола сандалів, прикръпленныя тонкими ремешками.

Складки ризъ: нижней и верхней, какъ хитона, такъ и гиматіона, расположены прямолинейно угловатыми чертами, пробълены въ свътовыхъ частяхъ и проплавлены въ три тона къ углубленіямъ складокъ ризъ.

Иконографія. Апостоль Павель тёломь низокъ, главой плёшивъ, волосы съ просёдью, сзади спустились, борода тоже съ просёдью, великовата, плоска, съ космочками, усы малы, носъ великоватъ, очами свётелъ, бровистъ, чисть плотію, румянъ лицомъ, складкорѣчивъ Ризы апостольскія: верхняя—багряная, исподняя—зеленая, въ рукахъ книга, ноги въ сандаліяхъ.

Минологія: 29-го іюня—свв. апостоловъ Петра и Павла ). 30-го іюня—Соборь свв апостолъ

фигуры предстоящих в по отношению къ головъ имъють высокін рость: такь, готова имъетъ одну носьмую часть всей фигуры (роста).

Основные тона (цвѣта) въ нисьмѣ иконъ составляютъ чистыя краски: вохра, празелень, рефть (индиго), киноварь, бѣлила, чернель (червая) черлень (жженая вохра) и составныя смѣшанныя: багоръ, санкиръ.

Какъ видно изъ перечня красокъ, ихъ было небольшое количество: основныхъ семь, а составныхъ только двъ

Это объясияется тёмъ, что въ древневековомъ (великокияжескомъ) періоде въ большинстве случаевъ пи-

Тексты иконографии приведены изъ своднаго толковаго (рукописнаго) подлинника XVI в.

<sup>\*)</sup> Вышеприведенные мексты минологій взяты изъ Остромирова Евангелія XI въка и Студійскаго устава патріарха Алексія, принятаго въ Кіево-Печерской лавръ въ XI в

сали только теми сортами красокъ, которыя добывались на месте, а изъ привозныхъ брали те, которыя покупались по невысокой цене.

Переходя къ опредъленію возникновенія этой иконографической композиціи (перевода) и идеи, положенной въ нее, прежде всего зам'вчаеть, что вст семь отдільных иконъ составляють одно цілое по выраженной въ нихъ идеть (мысли), имінощей основаніе въ тексті Евангелія оть Матоея: И увидять Сына человическаго грядущаго на облакахъ небесныхъ съ силою и славою великою (гл. 24, ст. 30). Когда эксе прійдеть Сынъ человическій во славть своей, и вси святые ангелы съ Нимъ: тогда сядеть на престоль славы своея, а также въ тексті Откровснія св. Іоанна Богослова: И вотъ престоль стояль на небь и на престоль быль сидящій; и сидящій быль подобень видомь камени іаспису и сардисову и была дуга кру-

махъ, воздвигнутыхъ въ первые въка христіанства, какъ въ последующіе въка священное Писаніе служило мотивомъ для миніатюръ и священныхъ изображеній, содержаніе которыхъ отвъчало тексту священнаго Писанія, какъ бы его дополняя и иллюстрируя.

Такъ, изображение Господа Вседержителя съ предстоящими находится въ абсидъ церкви (базиликъ) св. апостола Павла за стънами Рима, построенной въ концъ IV в. (386) императоромъ Феодосіемъ и Гоноріемъ. Въ этой же церкви надъ алтарной аркой имъется мозаичное изображеніе, гдъ Христосъ изображень въ кругъ; вверху Его сумволы евангелистовъ, ниже ихъ по сторонамъ арки 24 старца и еще ниже предстоятъ свв. апостолы Петръ и Павелъ и два другіе святые, —ев. Лука и ап. Андрей. Къ ногамъ Спасителя принадаетъ имв. Гонорій.

Далфе развитіе того же перевода находится въ церкви (базиликф) св. Лаврентія также за стфнами Рима,



гомъ престола видомъ подобна смарагду и около престола престоловъ двадцать четыре и на престолахъ видълъ двадцать четыре старца сидящихь, облеченныхь въ бълыя ризы и имъли золотые вънцы на своихъ головахъ... и посреди престола и вокругъ престола четыре животныхъ, исполненныхъ очей спереди и сзади, и животное первое подобно льву, и второе подобно тельцу, и третье животное имуще лице подобное человъку, и четвертое животное подобно орлу летящу, и каждое животное импло по шести крыль и внутрь исполнены очей и ни днемъ, ни ночью не импьють покоя, взывая: свять, свять, свять, Господь Богь Вседержитель, Который быль, есть и грядеть (Откр. св. еванг. Іоанна Бослова, гл. 24, стр. 30).

Вышеприведенные тексты Евангелія и Откровенія послужили въ самую раннюю пору христіанства мотивомъ для иконографическихъ изображеній въ древнихъ храоснованной въ половинѣ V вѣка (435), гдѣ надъ алтарной аркой изображенъ Спаситель съ предстоящими.

Господь Вседержитель—сидящій въ сферахъ (кругь): по правую сторону отъ Него предстоять: св. ап. Петръ. св. муч. Лаврентій и св. Пелагій, а по лѣвую сторону предстоять: св. апост. Павелъ, св. первомученикъ Стефанъ и св. Ипполить.

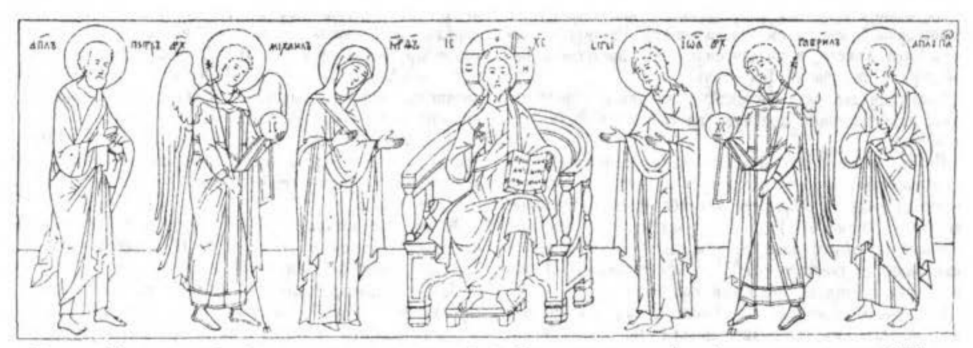
Подобное же изображение съ некоторыми изменениям находится въ церкви св. Виталія въ Равение, построевной при Юстиніане Великомъ въ половине VI века (547 г.). Здесь Христосъ—также сидящій въ сферахъ, по правую сторону отъ Него предстоять: архангель Михаилъ и св. Виталій, а по левую сторону—архангель Гавріилъ и императоръ Юстиніанъ, приносящій Господу построенный имъ храмъ.

Въ церкви св. Аполлинарія Новаго въ Равеннъ, построенной въ концъ первой половины V въка (435). Господь Вседержитель изображенъ сидящимъ на престолъ среди ангеловъ.

Всв приведенныя древнія мозанческія изображенія,

находящіяся въ настоящее время въ западныхъ храмахъ, были исполнены иконографами-мозаичистами, до разд'вленія христіанской Церкви на восточную и западную, т.-е. до 886 г.

Съ привятіемъ же христіанства Русью въ 988 году и распространеніемъ его на съверъ, въ Новгородской области, и развитіемъ церковнаго зодчества переносится къ намъ и византійское искусство иконографіи, такъ что уже съ XI въка оно примъняется въ видъ фрескона Западъ, такъ и на Востокъ и что этотъ переводъ, котя и съ измъненіями, но въ общей основъ схожій съ протопереводомъ, перешелъ въ Новгородъ, гдъ развивался и выразился въ вышесказанныхъ фресковыхъ росписихъ и въ "чивъ изъ семи св. иконъ", изображавшихъ на доскахъ Господа Вседержителя сидящимъ въ сферахъ на престолъ, а по двумъ сторонамъ отъ Него предстоятъ: Богоматерь, св. Іоаннъ Предотеча, архангелы: Михаилъ и Гавріилъ и свв. апостолы Петръ и Павелъ.



Прорись (обрисовка линіями) возстановлена худ.-инон. А. А. Тюлинымъ, по шитой сребро-златомъ св. инонъ XVI в. (Изъ мувея П. И. Підкина).

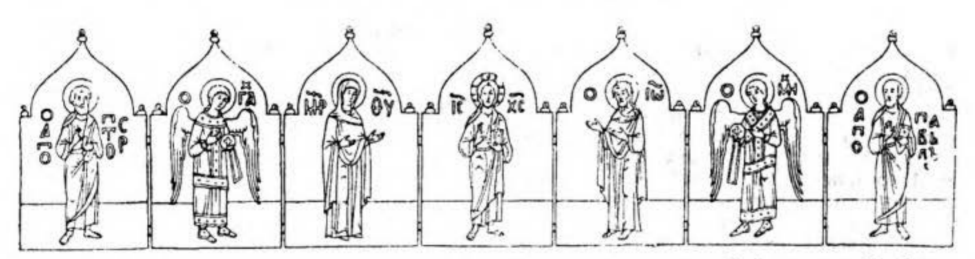
вой росписи и мозанкъ внутри храмовъ главныхъ горедовъ Руси.

Такъ, въ куполѣ Спасо-Нередицкой церкви, построенной въ XII вѣкѣ, близъ Новгорода, находится фресковое изображение Господа Вседержителя въ сферахъ, среди ангеловъ, а въ трибунѣ изображены предстоящие апостолы.

Такое же фресковое изображение находится въ церкви св. Георгія въ Старой Ладогь, близъ Новгорода, построенвой въ началь XII въка и расписанной, какъ полагають, въ конць этого же въка. Здъсь Господь Вседержитель изображенъ въ куполь также сидящимъ въ кругахъ,

Господь Вседержитель въ "чинъ" изображенъ въ "славъ своей", сидящимъ на престолъ и милостиво взирающимъ на "люди своя", пришедшіе и припадающіе къ Его великому милосердію: ибо "се, Азъ съ вами есть во вся дни до скончанія въка" (Евангеліе отъ Матеея, гл. 28, ст. 20).

Этотъ столь величайшій моменть общенія людей съ Вогомъ чрезъ предстоящихъ святыхъ трогательно выраженъ въ молитит къ Нему: "Господи, Господи, Тебъ всяческая бонтся и трепещуть отъ лица славы Твоея. Тебъ припадаемъ, Безсмертный, и Тебъ молимся, Святый, спаси души наши молитвами святыхъ Твоихъ" (молитва изъ Псалтыри полов. XVII въка).



Прорись (обрисовка линіями) возстановлена арх.-худ. В. М. Боринымъ, по эмали ніевской діадимы русской работы, половины или конца XII в.

среди ангеловъ, а ниже въ трибунъ предстоять апостолы.

Все это говорить, что переводъ быль установленъ на основаніи текста св. Евангелія и Откровенія Іоанна Богослова иконографами-мозанчистами тождественно какъ По разсматриваемой техникъ всъ иконы "чина" могутъ быть отнесены къ школъ "новгородскихъ инсемъ". проциътавшей въ древневъковой (великокняжескій) періодъ отъ XI до XV въка.

Самыя иковы, дошедшія до настоящаго XX віка, были

ит поновленій (реставраціи) и небольшой расчистить, что не уменьшаеть ихъ высокаго достоинства и заракгерныхъ особенностей, составляющихъ манеру и технику новгородской школы древнев технового періода.

Свв. иконы "чина" обыкновенно ставплись въ верхнемъ ряду, надъ тябломъ (фризомъ), въ которомъ помѣщались иконы двунадесятыхъ праздниковъ: ниже тябла шелъ первый рядъ, гдв помѣщались среднія Царскія двери п боковыя, южная и съверная двери, а также мѣстныя п особо чтимыя пковы.

Въ самомъ верхнемъ ряду ставился восьмиковечный, животворящій кресть съ изображеніемъ Распятаго Господа Ісуса Христа, и по сторонамъ его предстояли Богоматерь и св. Іоаннъ Богословъ.

Последніе два ряда составляли тимпавъ или треугольникъ, увенчивающій древнюю алтарную преграду, или иконостасъ.

Итакъ, можно заключить, что въ древнев ковой (великокняжескій) періодъ иконостасъ состояль изъ нижняго (перваго) ряда съ м'вствыми и особо чтимыми иконами, тябловаго (второго) ряда съ праздничными иконами, верхняго (третьяго) ряда съ иконами предстоящихъ и тимпаннаго (четвертаго) ряда съ изображеніемъ Животворящаго Креста съ стоящими при немъ.

Свв. иконы описываемаго мною "чина" находились, надо полагать, въ какой-либо церкви Повгородской области и составляли, можеть быть, второй рядъ иконостаса. При передълкъ же или перестройкъ самаго храма, или же при реставраціи (поновленіи) исоностаса, иконы были вынесены и зам'внены новыми, такъ называемыми "притистыми" съ "бълолицыми и румявыми" святыми да и самый иконостасъ, можетъ быть, исполненъ въновомъ (декадентскомъ) вкусть.

Отарый вконостасъ вивсть съ сви, иконами за немадобностію поставленъ на сводъ храма, подъ крышу,
откуда, быть можеть, и былъ изилеченъ А. И. Завцевымъ на свътъ за ту или другую м'яну по соглашенію
съ причтомъ или церковнымъ сторожемъ, ибо исторія
этого пріобрѣтенія такова: С. П. Рябушинскій пріобрѣлъ сви, иконы "чина" за высокую ц'яну у московскаго антикварія Д. И. Силина. Самъ же Силинъ вымѣнялъ ихъ у А. И. Завцева, владимірскаго
антикварія (офени), вывезшаго иконы изъ Новгородской
области, куда онъ 'Ездилъ ежегодно для скупки церковноархеологическихъ предметовъ, иногда,—и не только
иногда, но въ большинсствъ случаевъ,—подлежащихъ
увичтоженію и разрушенію отъ рукъ церковнаго сторожа
или причетника.

Много предметовъ, а бол ве того древнихъ иконъ. благодаря неусыпнымъ трудамъ А. И. Занцева сохранилось для любителей церковной старины.

Мы въримъ, что въ будущемъ не пропидутъ безслъдно свътлыя имена собирателей и хранителей исторической старины русской земли.

Василій Боринъ.



# "ГОРЯЩІЙ ОГНЕМЪ".

(Повъсть изъ жизни протопопа Аввакума).

(Продолженіе, см. № 46).

#### Снова въ Москвъ.

Много воды утекло за то время, пока Аввакумъ блуждалъ по льдамъ Дауріи.

За эти годы палъ Никонъ.

Выросшая изъ его дѣла смута, наконецъ, испугала даже царя. Кровь замученныхъ около царскихъ келій патріарха честолюбца вопіяла къ небу. Требовали отмщенія и тѣ дѣла, происходившія въ келіяхъ святѣйшаго, о которыхъ, по Апостолу, «не лѣть глаголати».

Въ то же время имълъ основание гиъваться

на патріарха и лично царь.

Необузданное властолюбіе патріарха, его угрозы и анавемы, а можетъ быть, и иной «тайный грѣхъ» патріарха передъ царемъ вырыли бездну между двумя «друзьями».

Самовольное оставление престола дополнило

чаш у

Никонъ былъ наканунъ низвержения суда.

И вотъ въ это-то время снова оказался въ Москвъ Аввакумъ.

Понятно, какъ должны были встрътить здъсь исповъдника.

Ему стоило только протянуть руку, чтобы по-

«Приняли яко ангела Божія».

Предлагали духовничество, должность справщика.

Осыпали деньгами.

«Тотъ десять рублевъ. Тотъ двадцать. Ртищевъ 60 въ шапку всыпалъ.

Самъ царь кланялся при встръчахъ низехонькотаки и о эдоровьи спрашивалъ».

Но принимая мученика такъ, отъ Аввакума желали компромисса, уступокъ.

Требовали, чтобы Аввакумъ не ворчалъ.

Этого не могъ сдълать пророкъ. Овъ не могъ продать правду за чечевичную похлебку.

Помолчавъ съ полгода, пока приглядълся, Аввакумъ снова заговорилъ страстно, безудержно. безъ оглядокъ.

Онъ докучалъ и царю, и сильнымъ міра сего

«Гной расшевелилъ и еретиковъ посрамилъ». И около пророка собирались тысячи. Вліяніе его росло.

И вотъ естественный конецъ. Отъ царя при-

казъ:

«Власти на тебя жалуются. Церкви-де ты за-

пустошиль. Поедешь въ ссылку опять».

И черезъ полгода по возвращении изъ Сибири Аввакумъ оказался на Мезени, откуда вернулся въ Москву вскоръ, но только для новаго заточения.

Аввакума разстригли и тайно, боясь народа, какъ когда-то фарисеи и книжники, гнавшіе Христа, окольными путями отвезли въ Никольскій на Угръшъ монастырь.

Тяжело было Аввакуму здёсь.

Хуже всего новая разлука съ дътьми, загнан-

ными въ далекій съверный край.

«Дѣти душу мою измучили,—жаловался царю мученикъ,—и то двое въ Сибири смерзли. Остальныя сгибнутъ... Дѣтей жалко».

Но и самому ему было темно въ Угръшъ.

Позади была въ его памяти тяжелая церемо-

О ней долго не могъ вспоминать Аввакумъ,

иначе какъ съ мукой и дрожью.

«Мало имъ, — жаловался опъ, — что бороду отръзали и власы остригли, какъ у дъвки непотребной — Всего оборвали собаки; оставили хохолъ какъ у поляка на лбу».

Впереди?... Впереди видълся еще рядъ терза-

ній и мукъ.

Иногда сверкала надежда: царь, видимо, томился совъстью. Онъ чувствовалъ правду Аввакума и готовъ былъ сознаться въ гръхъ передъ нимъ. Но «вороги» мъщали.

Одинъ разъ Аввакумъ видълъ царя изъ своей

тюрьиы.

Царь, видимо, хотълъ пройти къ нему. Даже

песочка для него насыпали.

Долго бродилъ онъ хмурый, измученный около тюрьмы, вздыхалъ, колебался.

И, наконецъ, ушелъ.

Надежда у Аввакума стала гаснуть.

Только сильный духъ да молитва поддержи-

вала мученика и даже творила чудеса.

Одно изъ такихъ чудесъ было чудо, совершенное любовью мученика надъ душою его тюремшика.

Свътлый праздникъ.

Ликують и смінотся колокока. Радостнымъ краснымъ ввономъ поють они о воскресеніи.

И природа—новорожденная весна — ликуетъ вытастт съ людьии, празднуетъ побъду Побъдившаго смерть. «Солнышко играетъ».

Въ кельъ Николо-угръшскаго монастыря, гдъ

запертъ Аввакумъ, не весело.

Да и колоколовъ не слышно почти.

Никогда не жилось Аввакуму такъ тяжело. Никогда не былъ онъ такъ близокъ къ ропоту, какъ въ эти дни.

Даже въ братскомъ острогѣ было лучше.

Хоть дышать было чёмъ; здёсь нечёмъ. Окна и двери забиты, такъ что не откуда пройти «вольному духу».

Хоть задыхайся. И солнышко не видълъ давно. И эта духота въ смрадномъ воздух в временами

смънялась жестокимъ холодомъ.

Зубъ на зубъ не попадалъ. Желъзные оковы жили какъ огонь, обжигали кровавыя ссадины.

Сегодня, впрочемъ, не холодно. Но отъ весенняго многоводья промозгло все, сыро. Вся солома мокрая.

Но не бъда бы и это... Праздника захотъла

душа, звона колокольнаго.

«Попрошу Никодина, хоть часокъ на волъ.

Чай, пуститъ ради праздника».

Никодимъ, келарь и тюремщикъ Аввакума, когда-то былъ очень мягокъ и ласковъ съ Аввакумомъ. Но послъднее время звъремъ сталъ. Хуже не надо.

Опо, впрочемъ, понятно... Пригрозили сму са-

смотрить, мирволить.

Не разъ присылали наказъ глядъть строже, сберечь накръпко съ великимъ опасеніемъ, чтобы не убъжалъ и отлички отъ колодниковъ не дълать».

Вотъ и сейчасъ идетъ Никодимъ.

И жалко ему «святого человъка», а что по-

Вчера заходилъ, — онъ, Аввакумъ, въ забытьи лежалъ и не видълъ его. Теперь всталъ. Поставилъ Никодимъ снъдь.

«Никодимушка, — вдругъ обратился къ нему колодникъ, — выведи ты меня ради Христа на солнишко. Дай съ воробьями Христу Воскресшему порадоваться. Нынъ всякій червь радуется... Вътюрьмахъ вчера былъ царь-батюшка. А я гнію тутъ... Выведи».

Никодимъ торопился скоръе уйти отъ иску-

шенія.

И жалко ему, и страшно.

Тяжело отказать. Въ самомъ деле, за что гність въ этой соломе червивой человекъ?

За что здъсь даже въ Свътлый день? А нельзя

ослабить, нельзя.

И Никодимъ ръшительно пошелъ къ двери. «Не можно. И не проси», — крикнулъ онъ и отъ боли душевной, отъ скорби озлобился, даже

ударияъ Божьяго человъка.

«Ну, ну, не сердись, Никодимушко,—шепчетъ узникъ,—нельзя такъ, нельзя. Ты человъкъ подневольный, боязливый. Ну, прости, ради Христа, что въ гръхъ ввелъ, разгиъвалъ въ Свътлый день... Миленькій ты мой».

Никодимъ ушелъ. Но эти последния слова стояли передъ нимъ точно написанныя огнен-

ными букваин.

А сзади слышалось пъніе:

«Христосъ воскресе изъ мертвыхъ, смертно на смерть наступи», — пълъ слабый старческій голосъ

«Простимъ вся воскресениемъ».

Никодимъ всталъ за дверью и слушалъ.

А Аввакумъ пълъ новое:

«Сердце мое и плоть моя возрадовашеся о

Бозъ живъ... Господь — спасеніе мое и утъщитель мой, кого ся убою».

Ушелъ Никодимъ, но и въ кельъ преслъдуетъ его ликъ мученика.

Тайна воскресенія его души совершалась.

"Святой человъкъ, святой", — мечется онъ

ночью на кровати.

Утромъ застали его совству больнымъ, не то въ нервной горячкъ, не то еще какой болъзнью одержимаго.

"Къ Аввакуму идите. Попросите, чтобы молил-

ся", -- попросилъ келарь.

Всталь черезъ нъсколько дней и пришель въ темницу Аввакума новый, воскрестій.

«Пришелъ ко мнъ, — разсказываетъ Аввакумъ въ своихъ запискахъ, — ноги цълуетъ.

Блаженна, — говоритъ, — обитель, таковыя имфетъ темницы. Блаженна темница: таковыхъ имфетъ страдальцевъ. Блаженны и узы. А потомъ спросилъ: какъ нелишь быть, здъсь или въ пустыню итти. Я велълъ остаться здъсь и хранить хоть втайнъ, если силъ нътъ, отеческія преданія».

Съ этого дня Аввакуму стало легче.

(Продолжение слидуеть).

Старообр. арх. Михаилъ.



# ОБЗОРЪ ПЕЧАТИ.

## Мужско-женскіе монастыри.

С.-Пет. Въд. снова останавливаются на томъ соблазнъ, который вносять въ среду народа "православные" монастыри. Газета задается такимъ вопросомъ:

Ради чего впущевъ нывъ женскій полъ въ мужскіе монастыри на жительство?

И приводить слъдующіе факты изъ жизни московскихъ обителей.

Извъстно, напримъръ, что года четыре тому назадъ въ кедіяхъ московскаго Высокопетровскаго монастыря была убита старуха, жившая тамъ. Архимандритъ обители не только не былъ удаленъ, но будучи бливкимъ родственникомъ сунодала, сдъланъ епископомъ викаріемъ. Извъстно было также, что въ этой обители жила непрописанною дъвица; и монашествующіе лишены были права донести о томъ власти, которая приходилась роднею веселаго, хотя и крайне неварачнаго, кривого митроноснаго поповича. Скрыто было въ 1908 г. и приключившееся дъторожденіе на одномъ изъ московскихъ (русскихъ) подворій, хотя московское духовенство и благочестивые люди жлали, что духовный прелюбодъй будетъ подвергнуть заслуженной каръ.

Если бы верховною властью Россіи была бы назначена ревивія московской епархіи, подобно сенаторской, то о влоупотребленіяхъ архіерейскихъ и консисторскихъ всплыли бы такіе факты, что поравили бы всю Россію. Неужели монашествующіе московской епархіи будуть, при владыкъ московскомъ, свидътельствовать о поведеніи его родствевниковъ, бывшихъ настоятелей Высокопетровскаго монастыря (а нынъ епископовъ) С. и И. или о настоятеляхъ московскихъ монастырей Покровскаго и Николо-Перервинскаго или о преосвященномъ можайскомъ, поселившимъ въ стънахъ Саввы-Сторожевскаго монастыря своего родственника, со всею его семьею и женскою прислугою и сдълавшаго его экономомъ обители?

С.-Пет. Въд. ждутъ избавленія мужскихъ монастырей отъ женскихъ обитательницъ, а равно и удаленія отъ каоедръ тѣхъ епископовъ, о которыхъ идетъ по епархіи нелестная слава.

Нельзя же ввыскивать съ пастырей церкви, не живущихъ со своими женами, и въ то же время предоставлять канедры епископамъ, чуть не открыто живущими съ геронтисами.

## Еще одинъ исключенный изъ святыхъ.

Кром'в бл. кн. Анны Кашинской и си. Евфросина Псковскаго, изъ древне-русскихъ свящевъ быль исключенъ архангелогородскій игуменъ св. Евонмій. Псторы исключенія его изъ лика святыхъ во многомъ напоминаетъ исторію св. Анны Кашинской. По собранныхъ г. Россіевымъ архивнымъ документамъ, опубликованныхъ въ В. Втод., объ архангелогородскомъ Евонмін изв'єтно сл'єдующее: онъ былъ вгуменомъ монастыря св. архистратига Михаила и въ Строевскомъ спискъ означенъ 1585—89 годами. Очевидно, это былъ одинъ изъ выдающихся св'єтильниковъ монашества.

Его мощи были открыты около 1650 г., послѣ того какъ были строго взвѣшены условія, необходимыя для этого.

1650-й годъ—время, приближавшее Никова къ патріаршему престолу.

Евенмій умеръ. Осталось житіе его и стало быстро пополняться чудесами, которыя совершались одно за другимъ "по молитв'в угодника". Въ продолжене 60 лѣтъ (съ 1589-го по 1650-й годъ) чудесъ записали 25, провърили ихъ, скръпили подписями и довета до свъдънія новгородскаго митрополита. Никонъ огозвался. Въ Автоніевомъ сійскомъ монастыръ хранитен прамота Никона, митрополита новгородскаго, игумену беодосію объ объявившихся мощахъ въ город'в Архангельскій объ изследованіи оныхъ. 7158 (1650) года". Пуменъ беодосій, исполняя приказъ новгородскаго митрополита, освидътельствоваль мощи и произвель по тротнос разследованіе о нихъ. Собственно говоря, 25 чудесь совершились только въ последніе три года, именьо съ

техъ воръ, какъ воевода распорядился (7-го иоля 1647 года) торжественно перенести гробъ игумена Еввимія къ церкви происхожденія Честнаго Креста Госнодвя, и тамъ устроили новую гробницу. "9-го іюля, пишеть историкъ Михайловскаго монастыря, — торжественно перенесено было градскими священниками, въ присутствін воеводъ, дьяка, стрельцовъ и множества народа. Скоро слугъ объ открывшихся въ г. Архангельскъ мощахъ новаго угодника, имя котораго было еще неизвъстно, распространился по отдаленнымъ предъламъ Двинской области, и многіе, съ молитвою обращавшіеся къ новоявленному чудотворцу, по въръ получали исцеленія... При освидетельствованіи мощей найдены были кости усопшаго, а разследование о совершившихся чудесахъ, разумъется, какъ болье важный аргументь, убъдили игумена Осодосія въ святости преподобнаго; составлена была ему и служба. В вроятно, въ это же время совершено было перенесение мощей преподобнаго въ церковь происхожденія Честнаго Креста, такъ какъ до этого времени мощи находились въ деревянной гробницъ, около церковной стъны, а въ 1676 г. въ описанія этой церкви уже читаемъ, что "въ той же церкви на правой сторон'я мощи новоявленнаго преподобваго отца Евенмія новаго чудотворца, — рака древяная, а наверху раки покровъ суконный, черватый и съ крестомъ".

Что игуменъ Евенмій быль канонизованъ, сомитваться нельзя. Свыше 32 літть продолжалось открытое почитаніе "преподобнаго Евфимія" и въ 1683 году прекратилось.

Что же случилось? Кто исключилъ Евениія Архангелогородскаго изъ святыхъ?

Случилось Аванасію, архіепископу ходмогорскому и важескому, посётить храмъ, гдё покондись Евенміевы мощи: увидалъ преосвященный образъ преподобнаго и исключилъ изъ святыхъ.

Въ томъ же Антоніевомъ сійскомъ монастыр'я пранится и такая воть грамота: "Отъ преосвященнаго и первопрестольнаго Аванасія, архіепископа холмогорскаго и важескаго, Антоніева сійскаго монастыря игумену беодосію, въ прошлыхъ годехъ по указу преосвященнаго митрополита и по грамотв Никона, митрополита новгородскаго, вгумену Өеодосію о объявившихся мощахъ въ г. Архангельскъ Евенмія, игумена архангельскаго монастыря и объ изследованіи оныхъ, 7188 (1680) у Архангельскаго города, въ городъ свидътельствовалъ ты, игумень, и переносиль кости преподобнаго Евеимія и образъ велълъ писать, и нынъ мы, преосвященный архіепископъ, быхомъ у Архангельскаго города и видъхомъ гробъ его и писанные на доскахъ образы его, а достовърнаго свидътельства объ немъ, Евенмін, не видихомъ, по какому указу свидетельствованъ и какъ повелено образъ его писати. И какъ къ тебъ ся наша преосвященнаго архіепискова грамота придеть и ты бъ преосвященнаго митрополита грамоты и свидітельство о преподобномъ Евенмін, и все подлинное объ немъ писаніе прислалъ къ намъ преосвященному архіепископу на Холмогоры съ своимъ монастырскимъ нарочитымъ человікомъ и веліть подать надъ нимъ преосвященному архіепископу въ Крестовой.

Писанъ на Холмогорахъ въ дому Всемилостивато Спаса и нашемъ архіерейскомъ 7191 (1683) іюля въ 25 день".

Изъ грамоты выходить, что архіспископъ Аванасій какъ бы усомнился въ подлинности преподобнаго Евенмія, не преодольль своего сомньнія и распорядился о прекращеніи почитанія Евенмія, но едва-ли было такъ на самомъ дъль. Не Богь знаеть, какъ давно жиль пруменъ Евенмій! Ключь къ разгадкі вадо искать въ другомъ, именно: въ самой эпохъ, отъ которой неотділимъ архіспископъ Аванасій.

Сохранился древній образь "преподобнаго Евопмія, новаго чудотворца" (въ Михайловской церкви города Архангельска). Онъ представленъ "великій ростомъ, съ большою брадою, въ монашеской мантін и епитрахили". Въ лівой рукі у него свитокъ и пруменскій жезлъ, и правая рука преподобнаго сложила двуперстіє. Это-то вотъ свидітельство двуперстія, свидітельство истинности его—не есть ди влючь къ отгадкі исключенія.

Не такъ давно мив довелось видеть гробинцы архісреевъ въ Холмогорахъ (Архангельской губерніи). Не совсемъ соответственное впечатленіе давала могила архіепископа Аванасія, портреть котораго находился налицо, на стент собора, и странно было видеть "православнаго" владыку съ усами, но безъ бороды. Бороду вырвалъ у Аванасія "Никита-Пустосвять", во время религіознаго спора въ московской Грановитой палать. Г. В. Перовъ изобразиль этоть потрясающій моменть на известной картинть.

Аоанасій вышель изъ старообрядческой семьи, но оставиль старую вёру ярымъ противникомъ ем. Въ качестве последняго деятеля онъ и сохраниль по себе память. Понятно, что въ борьбе онъ не щадиль ничего, чтобы "вводило въ соблазиъ" его паству, и съ такимъ устоемъ старообрядчества, какъ двуперстіе, онъ уже никакъ не могъ помириться. И вдругъ этотъ борецъ видитъ образъ святого съ сложеннымъ для молитвы двуперстіемъ! Разумбется, онъ приходить въ ужасъ и въ пылу борьбы не останавливается даже передъ такою крайнею мерой, какъ исключеніе изъ святыхъ!

Такова исторія. Подробности скрыты временемъ, но и то, что дошло до насъ, показываетъ сходство обстоятельствъ, сопровождавшихъ исключеніе изъ святыхъ княгини Анны и игумена Евонмія.



# СРЕДИ МИССІОНЕРОВЪ.

## Бесьды въ Петербургъ.

На назначенную миссіонерами на 25 ноября бестду въ залъ общества религіозно-нравственнаго просвъщенія о въчности Церкви и ея епископовъ явились и старообрядческіе начетчики О. Е. Мельниковъ и Д. С. Варакивъ. Они ръшили во что бы то ни стало продолжать бесьды, хотя для вськъ было очевидно, что перемъна помъщения подъ бесъды была сдълана съ цълью поставить старообрядческих собестдинковъ въ невыгодное положение. Смущало старообрядцевъ больше всего прежнее поведение распорядителя беседъ въ этомъ помещении о. Лахостскаго, который безпощадно останавливаль на полръчи старообрядческаго собесъдника, диктовалъ ему, что онъ можеть говорить и что не можеть и возбуждаль противь него публику, которая въ огромномъ большинствъ состояла изъ постоянныхъ посътителей собраній и чтеній, производимыхъ означеннымъ обществомъ и поэтому въ большой степени являлась послушной о. Лахостскому. Старообрядческіе начетчики сочли поэтому необходимымъ предложить о. Крючкову для дальнвиших беседъ письменныя условія, въ которых и оговорили права и обязанности распорядителя бесёдъ.

На настоящую бесьду собрался народъ въ такомъ же огромномъ количествъ, какъ и на предыдущихъ бесъдахъ. Но по распоряжению хозяевъ помъщения, публика впускалась въ залъ съ разборомъ и почему-то среди впущенныхъ оказалось не мало дицъ нетрезныхъ. Это, какъ выяснилось потомъ, были поклонники Лахостского.

Какъ видно, все было сдълано, чтобы попало на собесъдование накъ можно меньше лицъ, дъйствительно интересующихся бесъдами и слушающихъ изъ безпристрастно. На эту бесъду почему-то не явились ни г. Скворцовъ, ви г. Гринякинъ. Зато присутствовалъ архіепископъ Антоній волынскій и Никандръ парвскій.

Предъ вачаломъ бестды "Царю Небесный" пълъ уже не громовскій старообрядческій хоръ, а новообрядческій мъстнаго храма. Птніе совстмъ не соотвітствовало первовному. Нужно правду сказать, что оно и по своей мелодін, и по выразительности, не говоримъ уже о его характерть, далеко уступаеть старообрядческому птнію особенно въ исполненін его хоромъ Громовскаго клад-

Веседу началь помощникь о. Крючкова И. Козловь. Послышались обычныя миссіонерскія доказательства о візчности Церкви и о важности епископскаго служенія. Созижду церковь Мою и врата адова не одолиють ей и се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въжа,—эти обітованія Христа приводились, какъ доказательства, что всі епископы не могуть погрішить въ віріз и что Церковь, оставшись безъ епископовъ, разрушается, перестаеть быть Церковью. Козловъ поставиль вопрось: Выла ли Церковь Христова когда-либо безъ епископа?

Послѣ сего послѣдовало заявленіе О. Е. Мельникова. Онъ выясниль, при какихъ обстоятельствахъ начались: въ Петербургѣ бесѣды со старообрядцами, какъ онѣ велись и какъ могуть вестись дальше. Выразивъ полное недоверіе къ миссіонерамъ, въ виду ихъ неоднократнаго неисполненія своихъ об'єщаній и заявленій, О. Е. предложилъ о. Крючкову подписать следующія условія:

- "1. Бесёды вести ежециевно, кром'є предпраздничныхъ дней, въ правдинчные дни назвачать бесёды не позднее 3-хъ часовъ дня.
- 2. Производить бесёды въ слёдующемъ порядке: а) о пезарепапизме въ господствующей церкви, б) о порященияхъ и хуленияхъ господствующей церкви на древни предания и обряды и на ими Господа "Ісусъ". 6) о единовери въ связи съ прежними клятвами и осуждениями древнихъ обрядовъ и книгъ, г) о внутрениемъ разложения господствующей церкви и д) о люциферіалской ереси въ господствующей церкви.
- 3. Въ собестдованія никто не долженъ выташиваться. Распорядитель бестдъ не долженъ останавливать собесъдниковъ во время ихъ ртчи.
- 4. Распорядитель бесёдъ можеть и долженъ наблидать дишь за вившиниъ порядкомъ бесёдъ, т.-е. чтоби никто не вывшинался въ собесёдованіе, чтобы не было пума, неприличій, рукоплесканій и т. п.
- Всякое же вывшательство распорядителя бесказ въ рачи собестанивовъ должно быть признано за нарушение порядка беста и за явное нежелание вести собестдонания.
- Для наблюденія за исполненіемь сихъ правиль должны быть избраны два лица изъ членовъ господствующей церкви и два изъ старообрядцевъ".
- Подпишите эти условія,—закончиль Мельникова. обращаясь къ о. Крючкову,— и мы начиемъ сегодняшани беобду о Церкви и епископахъ.

Крючковъ очень долго не соглашался подписать предложенныя условія, ссылаясь на то, что для сего нужно испросить разрѣшеніе оберъ-прокурора сунода и благословеніе митр. Антонія.

— Вы возьмите на это благословение у присутствующаго здёсь волынскаго архіепископа Антонія, —предложиль о. Крючкову Ө. Е.

Но Крючковъ не сочелъ нужнымъ обращаться къ арх. Антонію за благословеніемъ. Послѣ долгихъ препирательствъ, овъ, наконецъ, подписалъ условіе съ слѣдущимъ добавленіемъ и оговоркой: "Кромѣ предложенних здѣсь 5 вопросовъ со стороны старообрядцевъ, со стороны православной предлагаются еще 5 вопросовъ: 11 о Церкви, 2) о ересяхъ въ австрійской церкви и о пулахъ старообрядческихъ предковъ на обряды православной церкви, 3) объ измѣненіи обрядовъ безъ нарушення догматическаго смысла и о перстосложеніи, 4) о примиреніи окружниковъ съ неокружниками, 5) законва ли австрійская ісрархія. Въ такомъ порядкѣ условіе принимается съ православной стороны съ тѣмъ условіемъ, если на сіе послѣдуетъ благословеніе митрополита". Протмојерей К. Крючковъ.

 Старообрядческіе собестідники согласились нести (тостідні по встімъ предложеннымъ о. Крючковымъ вопро-



самъ. Д. С. Варакиет началъ отвічать на поставленный г. Козловымъ вопросъ о епископахъ.

Онъ прежде всего выясниль, что приведенныя Козловымъ обътованія Христа Спасителя относятся ко всей Церкви, которую никогда не одолжють врата адова, даже н въ томъ случат, когда вст епископы уклонятся отъ истивы. Сила и неодолжиность Церкви заключается не въ епископахъ, а въ Христь и Его всемогуществъ. Господь нигдъ не поставилъ неодолънность Церкви въ зависимость отъ јерарховъ. Златоусть говорить, что если бы все пришло въ крайнюю гибель и тогда не должно смущаться, нбо силень Господь возвратить заблуждавшихся, поднять упавшихъ и разрушенное до основанія снова возсоздать (Письма къ Олимпіадъ). Выдерживми изъ Евангелія и изь твореній свв. отцовъ Церкви Д. С. Варакинъ доказалъ, что Церковь можеть лишиться всёхъ своихъ епископовъ и лишилась ихъ въ царствование въ Россіи Алексія Михайловича. Річь свою онъ закончиль вопросами: гдв написано, что обътование Христа о въчности Церкви разрушается оть уклоненія епископовъ въ ересь и гдт написано, что вст епископы не могутъ впасть въ ересь?

Вопросы эти остались безъ отвъта. Козловъ вычатывалъ извъстния выраженія свв. отцовъ, что спископы нужны, что кто не подчиняется благочестивымъ пастырямъ, тотъ не въ Церкви, что свв. тавиства въчны и животворящи. Но всъ эти мъста не отвъчали на поставленные вопросы. Только одно мъсто, повидимому, подходило къ настоящему спору. Это изъ "Книги о въръ", лис. 178 об. Здъсь сказано, что врата адова не одольють апостольскіе престолы, при чемъ подъ эгими престолами разумъются патріаршія восточныя канедры. Варакинъ, говоря объ этомъ свидетельствъ, доказалъ исторіей ("Вол. Осатронъ", лето 626), что во время мопофелитской ереси всв патріаршіе престолы стали еретическими. Значить, врата адова ихъ одолъли. Однако Церковь осталась непобъжденной. Затемъ выясниль, что указанное въ "Кангъ о въръ" выраженіе принадлежить не списателю этой книги, а латынщику Орвковскому, каноннику, о чемъ въ этомъ же мъсть и оговорено. За это разъяснение Козловъ разразился бранью, обозвавъ своего собесъдника, относившагося къ нему очень почтительно, свиньей и ракомъ. Вообще миссіонеры за неимъніемъ другихъ аргументовъ часто пользуются этими животными.

Бестда закончилась въ 12 час. ночи. Публика вела себя не совствить спокойно и прилично. Впрочемъ, это замъчание можетъ относиться лишь къ явнымъ и шумнымъ сторонникамъ миссіонеровъ. Они при послъдней ръчи г. Варакина подняли крикъ и шумъ, что, конечно, и требовалось противникамъ старообрядчества.

## Бестьды въ Москвть.

Въ прошлое воскресенье, 30-го ноября, въ Москвъ въ двухъ различныхъ мъстахъ состоялись собесъдованія со старообрядцами. Одна изъ нихъ состоялась въ залт духовной семинарів на тему "О въръ въ Евангеліе и непреложность евангельскихъ обътованій,— върують ли старообрядцы, что вст евангельскія обътованія въчвы".

Вступленіе ділаль A. Д. Некрасовь, о рефераті котораго газета Pyль отзывается, какъ о чемъ-то тягучемъ и скучномъ.

Изрѣдка позѣвывали мѣщанки въ платочкахъ, чертили что-то на клочкахъ бумаги семинаристы и сонливость предательски обнимала большую полутемную аудиторію.

"Сознжду церковь и врата адова не одол'єють ю", цитироваль А. Д. Некрасовъ. "Старообрядцы, очевидно не в'єрять въ это об'єтованіе Христа, иначе они не отказались бы отъ православной церкви, въ которой есть преемственное отъ апостоловъ священство".

Говорилъ овъ о "геусномъ безчинін" безпоповцевъ, филипповцевъ, есодосіевцевъ и другихъ и, главеммъ образомъ, опирался на то, что ови отпали отъ боль-шинства.

На сторонъ большинства правда. Они отпали отъ большинства, значитъ, совершили "гнусное безчиніе".

Но что же делаль Христось, когда съ меньшинствомъ... нетъ,—даже одинъ, возсталъ противъ правды разлагающагося Рима?

Когда кончилъ и попросилъ возражать, всё облегчению вздохнули и... вышли.

Старообрядцы не возражали.

Другая бесёда—въ аудиторіи Сергіевской церкви состоялась на такую тему: "Въ какомъ смыслі: Церковь именуется непогрішимою, и могуть ли всі епископы вселенской Церкви погрішнть въ догматахъ благочестін хотя бы на одинъ день"?

По словамъ Рус. Сл., послѣ прочитаннаго священникомъ о. С. Поліевктовымъ реферата на тему бестды, миссіонеръ протоіерей 1. Орфанитскій предложилъ старообрядцамъ вступить съ нимъ въ бестьду.

Изъ среды слушателей выходить молодой человъкъ А. В. Зайцевъ, дълопроизводитель старообрядческаго братства Честнаго Креста и хочетъ сдълать заявленіе о. миссіонеру.

 Орфанитскій сказаль, что ниваких заявленій здізсь ділать нельзя.

 Въ такомъ случать никто изъ старообрядценъ бесъдовать не будетъ,—замътилъ Зайцевъ, уходя на мъсто

По предложенію наблюдателя за бесёдами свящ. С. II. Орлова о. Орфанитскій допустиль собесёдованіе на равных правахь между "православнымь" и старообрядцемь.

Послѣ этого разрѣшенія мѣста за столиками занимають старообрядецъ А. Е. Самощинъ и знаменитый въ своемъ родѣ религіозный гастролеръ И. Г. Водягинъ, котораго Русское Сл. именуетъ почему-то единовѣрдемъ по происхожденію, тогда какъ г. Водягинъ, насколько извѣстно, до перехода въ старообрядчество былъ исаломщикомъ господствующей церкви; нынѣ, оставивъ старообрядчество, г. Водягинъ подвизается въ качествѣ врага послѣдняго такъ же усердно, какъ до осени текущаго годя онъ усердствовалъ въ качествѣ врага господствующеи церкви. О его собесѣдованіи съ г. Самошинымъ 30-го ноября Р. Сл. сообщаетъ кратко:

На вступительную різчь Водягина хотіль было возразить Самошинь, но о. Орфанитскій остановиль его, сказавь, что кому захочеть, тому и дасть бесідовать.

На вторую ръчь Водягина Самошинъ отвътилъ, что онъ съ удовольствіемъ бы сталъ бестдовать и считаетъ сноимъ долгомъ говорить съ правственными людьми, но бестдовать съ тъмъ, который измънилъ старообрядчеству, онъ считаетъ позорнымъ.

 Не не могу, а не хочу,—заключилъ Самошинъ, уходя на мъсто.

Но послѣ напоминанія Водягинымъ заповѣди Христа о прощеніи согрѣшившему, Самошинъ опять приходитъ къ столику съ книгами и начинаеть бесѣдовать.

Простить согранившаго-дало хорошее, но...

Какъ извѣстно, г. Самошинъ ведеть бесѣды вопреки постановленію братства Честнаго Креста, на свой личный рискъ и, очевидно, исключительно ради практики и собственнаго удовольствія. Очень жаль, что для своиз упражненій онъ избираеть публичныя собесѣдованія столь отвѣтственнаго характера.



## Разсмотрѣніе примѣровъ, приводимыхъ въ защиту реформъ патріарха Никона \*).

#### О служенім литургім въ Великій четвергъ.

Новообрядець: Я вамъ приведу еще следующій примерь: кареагенскій соборь въ 50 правиле по полнымъ переводамъ постановиль: "Святое таниство алтаря да совершается людьми неядшими. Исключается изъ сего единый въ году день, въ который вечеря Господня совершается". Видите, св. соборь повелеваеть въ Великій четвергь литургію совершать, принявши пищу, а шестой вселенскій это правило отмевиль и постановиль, чтобы и въ Великій четвергь литургія была совершаема "неядшими". Вообще, можно очень много различныхъ измененій найти въ древней Христовой Церкви и вместе съ темъ нельзя ее признавать еретическою. Что вы на это скажете?

Старообрядець: Дваствительно, изъ вашихъ словъ ведно, что шестой вселенскій соборъ отмінель 50-е правило кареагенскаго собора. Но съ какою целью было сделано это отменение, это можно видеть изъ 29-го правила шестого собора, которое и прочитаемъ сполна: "Правило отецъ кареагенскаго собора повелъваетъ, дабы священнодъйствие алтаря совершаемо было не иначе, развъ людьми неядшими, кромъ единаго въ году дня, въ который вечеря Господая совершается. Святые отцы оные, можеть быть, но некоторымъ мюстнымъ причинамъ, полезнымъ для Церкви, учинили такое распоражение. А понеже насъ ничто не побуждаеть оставити благоговыйную строгость: то послыдуя апостольскимъ и отеческимъ преданіямъ, опредъляемъ, яко не подобаетъ въ четыредесятницу, въ четвертокъ последнія седмицы, разрешати пощеніе, н тымъ безчествовати". Для болье же полнаго уясненія причинъ отмъненія 50 правила кареагенскаго собора, послушайте, я прочитаю хотя одно толкованіе Зонара на 29-е правило шестого вселенскаго собора: "Отцы кареагенскаго собора постановили, чтобы совершающіе тавиства алтаря, то-есть священнодъйствующіе, во весь остальной годъ, предъ совершениемъ, пребывали въ постъ кром'в Великаго четвертка; ибо въ этотъ день совершается вечеря Господня. А отцы сего шестого собора определили этимъ правиломъ, что прикасающіеся къ таниствамъ и совершающіе оныя и въ этоть день должны пребывать въ постъ, говоря, что оные Божественные отцы сделали тогда такое распоряжение, можеть быть, по какимъ-нибудь причинамъ, полезнымъ для церкви въ тыть мыстахь; а нынь, когда не настоить никакой необходимости, не должено пренебрегать строгостью и апостольскими и отеческими преданіями,

и разръшать постъ въ четвертокъ на последней сединце четыредесятивцы и тъмъ всю четыредесятинцу безчествовать и делать безполезною. Апостольскими же и отеческими преданіями эти Вожественные отци назвали шестьдесять девятое правило святыть апостоловъ и иятидесятое правило лаодикійскаго собора; вбо первое тыхь, кто не постится въ святую четыредесятвацу предъ Пасхою, кром'в препятствія отъ немощи телеснов, извергаетъ, если они посвященные, а мірянъ отлучаеть; а лаодикійское правило говорить, что въ четвертокъ последнія седмицы четырелесятницы не подобаеть разрешати пость и всю четыредесятивцу безчествовати, во во всю должно поститься съ сухоядъніемъ. Кареагенскіе отцы потому, говорять, постановили, чтобы священнодвиствіе въ Великій четвертокъ совершалось не неядшими, что, какъ подагають, Господь въ этотъ день прежде совершилъ съ своими учениками законитю пасту, потомъ преподалъ свою таниственную, и что апостолы въ то время, какъ вкушали таниственную паслу, ве были неядшими, какъ вкусившіе законной пасли прежде сея; итакъ, по сему образу и кареагенскіе отцы опредълили совершать таниства въ Великій четвертокъ". (Кормч., полн. перев,). Не ясно-ли отсюда, что отпы шестого вселенскаго собора, отменяя правило 50-е карвагенскаго собора, имъли цъль-въ точности и неприкосновенности сохранить апостольское и святоотеческое предание. Относительно же отцовъ кареагенскаго собора шестой вселенскій соборъ высказался, что они, можеть быть, имеля къ тому жакія-либо причины, полезныя для церкви въ тъхъ мъстахъ, кои были подчинены кареагенской церкви. А ваша господствующая церковь, въ лицъ бывшаго патріарха Никона и другихъ пастырей ся, только и дело делала, что старалась встми силами искоренить апостольскія и святоотеческія преданія п, мало того, искоренить, - всячески обругала эти преданія и похулила свв. отвить, засвидітельствовавшихъ неприкосновенность ихъ. Ну, скажите Бога ради. откровенно и безпристрастно, оправдываеть ди этоть примъръ реформу бывшаго патріарха Никона?

Новообрядецъ: Наши миссіонеры, конечно, не согласятся съ вашими доводами, но если смотръть, дъйствительно, безпристрастно, то приходится согласитым, что этотъ примъръ къ оправданію реформы патр. Никона не подходить.

Старобрядель: Теперь послушаемъ, что будете приводить еще.

(Продолжение слыдуеть).

Д. Варания.

′) Прод., см. № 48.



# Старообрядческая жизнь.

### Странное сообщение.

Больное смущение вызвало среди московскаго старообрядчества следующее сообщение газ. Р. Сл.

"Совъщание по вопросу о всеобщемъ обучении привяло постановленіе, что начальныя училища открываются правительствомъ, вемскими и городскими учрежденіями, сословными и сельскими обществами, промышленными товариществами, фабрикантами, заводчиками и частными лицами явочнымъ порядкомъ. Учредители обязаны за wiscaus до открытія училища сообщить училищному совъту программы и личный составъ преподавателей открываемаго ими училища. За неисполненіе этого требованія учредители могуть быть подвергнуты штрафу по суду на сумму до 300 руб., а училище можетъ быть закрыто. Училища при старообрядческихъ и иновърческихъ церквахъ, а также при иновърческих молитвенных домагь могуть быть открываемы не иначе, какъ съ особаго каждый равъ разръшенія училищнаго совъта".

Старообрядцы удивлены темъ, что ихъ церковнопросвътительную жизнь приравняли къ иновърной! Конечно, совътъ съъздовъ не оставитъ безъ вниманія это новое проэктируемое стъсненіе для старообрядцевъ.

## Прекращеніе дъла.

Прекращено д'єло противъ газеты Слово Правды, привлекавшейся за статью "Ужасы господствующей церкви".

## Выходъ изъ фракціи.

Депутатъ-старообрядецъ Ермолаевъ перешелъ изъ фракціи правыхъ́ къ умтереннымъ правымъ.

## Депутатъ у II. А. Столыпина.

Думскій депутать-старообрядець И. Л. Мерзляковъ посётиль предсёдателя сов. министровъ П. А. Столыпина по поводу полученнаго имъ ходатайства отъ крестьявъ - старообрядцевъ Ставропольскаго уёзда, Вятской губ., о. разрёшеніи имъ выстроить свою церковь. Ходатайства крестьявъ въ теченіе 2-хъ лёть не увёнчались успёхомъ. П. А. Столыпинь обещаль, какъ говорить Слово, депутату свое содействіе въ этомъ дёлё.

### Ходатайство.

Въ Саратовъ мъстные старообрядцы разныхъ согласій возбуждають ходатайство объ открытіи въ Саратовъ всестарообрядческой школы съ 5 или 6-льтнимъ курсомъ и съ спеціальными классами для подготовленія опытныхъ уставщиковъ.

## Климово, Бронниц. увзда.

(Отъ нашего корреспондента).

1 ноября здёсь скончался священноіерей о. Савка Тимовеевичъ Слабовъ; 4-го ноября состоялось погребеніе, которое совершали семь священниковъ и діаконъ города Егорьевска въ присутствій огромнаго числа молящихся. Покойный священствоваль 36 лётъ и оставиль о себѣ свётлое воспоминаніе.

## Дер. Инюшова, Барнаул. увзд., Томск. губер.

(Отъ нашего корреспондента).

24 сентября здісь состоялось торжественное освященіе вновь выстроеннаго храма во имя Покрова Пресвятыя Богородицы. Освященіе совершаль епископь Іоасафъ томскій въ сослуженіи 3-хъ священниковъ. Быль отслуженъ молебенъ съ водоосвищеніемъ, а по окончаніи онаго провозглашено многолітіе Государю Императору и всему Царствующему Дому, и епископомъ была сказана річь о дарованной старообрядцамъ свободі.

## Чтеніе въ братствъ св. Креста.

Прочитанная въ воскресенье, 30-го ноября, діакономъ Рогожскаго владбища О. Гусляковымъ лекція "Исторія раздора вменующихъ себя неокружниками, его неосновательность и внутренняя безсодержательность" привлекла настолько много слушателей, что вск мъста оказались занятыми и нъкоторымъ пришлось стоять.

Чтеніе съ перерывомъ въ 15 минуть продолжалось около трехъ часовъ в вызвало среди слушателей живъйшій интересъ.

Коснувшись обстоятельствъ, предшествовавших раздору, лекторъ подробно и весьма обстоятельно изложилъ его исторію сь самаго начала до нашихъдней, попутно останавливансь на томъ или иномъ выдающемся фактъ въ области этого раздора.

Нарисованная лекторомъ картина этого раздора была ужасна. Закончивъ исторію, лекторъ познакомиль слушателей съ теперешнимъ ученіемъ вождей этого раздора и выставляемыми ими основаніями вахожденія ихъ виб единенія съ пастырями Христовой Церкви.

Эти ихъ основания лекторъ подвергъ обстоятельному разбору и спокойно доказалъ, что ни одно изъ нихъ не оправдываетъ ихъ раздъления съ св Церковью и является несправедливымъ и ни на чемъ не основавнымъ Все это изобрътается ими по любви къ раздору и съ злымъ умысломъ, чтобы какъ-нибудь уклопиться отъ примирения съ пастырями св Церкви

Чление закончилось предложениемъ председателя выступить со стороны раздорствующихъ съ своими по правками, но они отъ этого категорически отказались

Следующее чтение состоится 7-го декабря на тему: "Значение поклонения сви иконамъ"

Вудеть читать Д И Алимаринь

### Освящение храма.

Вь воскресенье, 30-го ноября, состоялось освищение новаго храма первой московской общивы старообрядцевь безполовского поморского законобрачного согласія сооруженного на средства прихожанъ.

Мъстонахождение храма въ Лефортовъ, по Б. Пере-

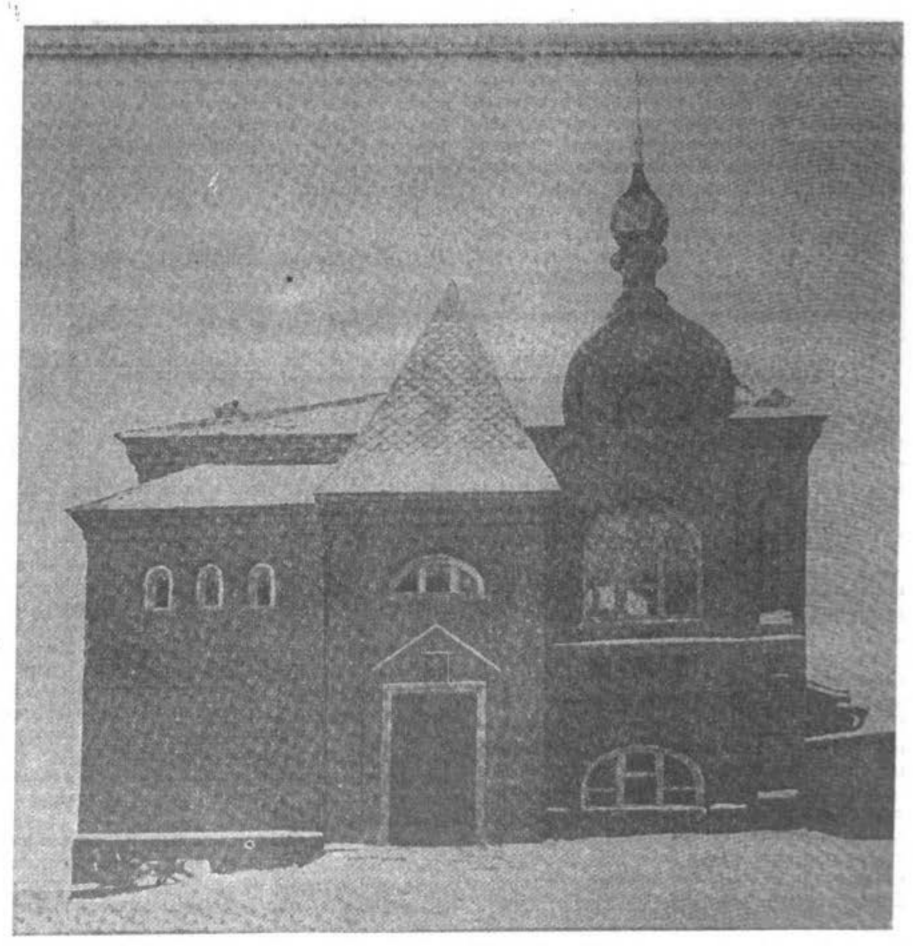
веденскому пер.

На этомъ месте съ половины прошлаго 19 столетія существоваль молитвенный домъ

Последній основать Анисимъ Никифоровичь Любушкинъ, благодаря чему, онъ носиль названіе "Любушкина молитвеннаго дома"

При храмъ собрано очень много древнихъ иконъ и святоотеческихъ книгъ.

Для престарелыхъ женщинь и сироть здесь инвется



Ново освященный храмъ 1 й мосновской общины старообрядцевъ поморскаго законобрачнаго благочестія, въ Моснов, въ Лефортовъ





Совътъ І-й мосновской общины старообрядцевъ поморскаго благочестія.

небольшой пріють, который всецівло содержится на доброхотныя пожертвованіє прихожань.

Постройки, за исключениемъ только-что выстроеннаго грама, и изсто принадлежало г. Любушкину, но въ настоящее время его наследниками передано въ собственность 1-ой общины.

Новый храмъ сооруженъ во дворъ и небольшого размера, напоминаеть своею внешностью фасадъ дворца Романовыхъ на Варваркъ. (См. рисунокъ).

При входъ въ храмъ въ стънъ вдълана мъдная доска

съ следующей надписью.

"Во славу Святыя Единосущныя и Неразделимыя Троицы: Отца и Сына и Святаго Духа, освятися сей святый храмъ во имя Рождества Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа и Успенія Пресвятыя Владычицы нашея Вогородицы и Присно Девы Маріи и Святителя Николы архіспискова, Міръ-Ликійскаго чудотворца въ лето отъ сотворенія міра 7417, а отъ воплощенія Бога-Слова въ 1908 ноября 30-го двя, построенный иждивеніемъ первой московской общины старообрядцевъ безпоповскаго поморскаго законобрачнаго согласія; заложенъ же сей храмъ въ лето 1908 мая 18-го дня при настоятелъ Иванъ Михайловичъ Горбуновъ, предсъдатель общины Петръ Ивановичь Ануфріевъ, товарищъ предсъдателя Иванъ Савельевичъ Карзубовъ и

членахъ: Павлѣ Кондратьевичѣ Поляковѣ, Григоріи Павловичт Мозолькивт в Михаилт Фадтевичт Скороходовъ".

Освящение произведено настоятелень И. М. Горбуновымъ.

На правомъ кинрост во время освящения в чтения часовъ паль хоръ любителей-мужчивъ, а на лавомъм'встный постоянный женскій хоръ.

Пвије здесь до сихъ поръ сохранилось "хомовое", мало понятное для прихожанъ.

Иконы въ новый храмъ перенесены вст изъ молитвеннаго дома и разм'єщены въ трехъярусномъ иконостас'є в за клиросами.

## Предсоборный съвздъ.

Съ 1-го октября т. г. 2-я московская община старообрядцевъ поморскаго брачнаго согласія всемъ своимь собратьямъ разсылаетъ следующее предложение.

"Христіанскимъ обществамъ, общинамъ и настоятелямъ поморскаго брачнаго согласія.

Вторая московская община старообрядцевъ поморскаго брачнаго согласія въ стремленіи къ духовному объединенію своих единовірцевь, разсіянных по всей Россін, и возстановленію соборнаго управленія нашей церкви, предписаннаго каноническими правилами, предполагаеть соввать въ началі 1909 года въ Москві первый всероссійскій соборъ поморцевь, пріємлющихь бракъ.

Дабы обсуждение на соборѣ коснулось всѣхъ назрѣвшихъ вопросовъ, — старыхъ и новыхъ, духовныхъ и гражданскихъ, — совѣтъ усердиѣйше просить васъ, отцы и братія, собравъ каждый въ своемъ мѣстѣ особое совѣщаніе, обсудить, какіе вопросы желательно было бы для васъ разрѣшить соборнѣ въ Москвѣ и это ваше сужденіе сообщить намъ обстоятельно на письмѣ не поздиѣе 10 ноября 1908 года.

Пишате обо всемъ, что для васъ жедательно, соментельно иди неясно, о большомъ и маломъ, важномъ и неважномъ.

Изъ всёхъ присланныхъ такимъ образомъ сужденій будеть составленъ (на особомъ предварительномъ сов'єщаніи, созываемомъ на ноябрь 1908 г.) лучшими людьми нашей церкви перечень техъ вопросовъ, которые будуть обсуждаться на собор'є.

Этоть перечень затемъ вместе съ приглашениемъ участвовать на соборе будеть разосланъ всемъ известнымъ намъ обществамъ, общинамъ, настоятелямъ и наставникамъ нашей церкви.

Прилагаемыя при семъ воззванія просимъ роздать тімъ христіанамъ, которыхъ адреса намъ неизвістны".

(Слюдуетъ подпись).

Предложение это вст общины приняли сочувственно и къ концу октября было получено уже болте тысячи отвттовъ на тт вопросы, которые желательно решить на первое время.

Совътъ второй общины г. Москвы ихъ распредълилъ по отдъламъ и тутъ же разослалъ приглашенія на предсоборное собраніе, что также общинами, обществами и 
настоятелями было принято, и на 30 ноября т. г. явплось 
на предсоборное собраніе въ Москвъ до 50 уполномоченныхъ отъ разныхъ общинъ: Сибпри, Западнаго 
края, Юга и Поволжья.

1-е засъдание собралось 30 ноября въ 11 ч. утра.

Предъ началомъ засъданія горомъ мѣстнаго храма была пропъта довольно хорошо молитва "Царю Небесный", по окончанін которой наставникъ 2-ой московской общины 0. О. Румянцевъ привътствовалъ сътавника, пожелаль плодотворной работы и предложилъ занять мѣста въ залѣ засъданій.

Всё тихо ванимають мёста, встаеть предсёдатель 2-ой московской общины И. И. Ануфріевъ и читаеть привітствіе оть лица своей общины съ пожеланіемъ собранію разумной работы, а затімъ предлагаеть избрать предсёдателя собранія, его товарищей и секретарей.

Единогласно председателемъ избирается И. И. Ануфріевъ, товарищами председателя А. М. Пименовъ (Вильна), П. И. Ануфріевъ (Москва) и секретаремъ Н. П. Ануфріевъ.

Избранныя лица занимають свои м'вста, благодарять за честь избранія, а зат'ємъ предс'єдатель начинаєть говорить о трудной, многосложной работ'є, но выражаеть вм'єсть съ этимъ, что общими силами мы сум'єємъ разобраться во вс'єхъ д'єдахъ, поступившихъ на предсоборное собраніе.

Поднимается секретарь собранія Н. П. Ануфріенъ и подробно поясняеть, что заставило собрать настоящій соборь, даеть общую зарактеристику поступившихъ дъль для разбора, ихъ всесторонность, потому что они закватывають жизнь не только духовную, но и чисто гражданскую, а затёмъ читаеть тотъ порядокъ распредъленія докладовъ, прошеній и писемъ, какой установилъ совёть 2-ой московской общины.

Пименовъ А. М. предлагаетъ первымъ вопросомъ поставить церковное единеніе, народное образованіе, необходимость организаціи постоянныхъ сътадовъ, устройство при нихъ исполнительнаго органа, какъ это существуеть у бълокриницияхъ.

Къ нему присоедивяются Шоривъ И. А. и Зыковъ И. И. Послъ этого засъдание закрывается и назначается въ 7 ч. вечера.

Заседаніе 30 ноября въ 7 ч. вечера. Председательствуеть Пименовъ А. М. (изъ Вильны) и просить не такъ долго останавливаться на наждомъ вопрост, исходя изъ того, что это собраніе только предсоборное.

Предложеніе это принимается, и послі небольних в преній въ первую очередь въ программі різшено поставить слідующіе вопросы.

- Учредить постоянный созывъ ежегодныхъ соборовъ въ Москвъ, ихъ устройство и составление устава этихъ соборовъ.
  - 2. Изыскание средствъ на поддержание соборовъ.
- Пересмотръ поставовленій прежде бывшихъ соборовъ.
  - 4. Изданіе общаго устава службы и потребника.
  - 5. Объ общинахъ, ихъ значении и приемлемости.
  - 6. Обсуждение закона 17 октября 1905 года.
  - 7. Права и обязанности наставинковъ.
- Порядокъ выборовъ наставниковъ и настоятелей, нъъ служение и отръшение.
  - 9. Церковныя наказанія.
  - 10. Чинъ святого крещенія.
  - 11. Вракъ: существо безсвященнословнаго брака.
  - 12. Чивъ брака и родство при бракахъ.
  - 13. Смъшанные браки.
  - 14. Разводъ при бракахъ.
  - 15. Объ исповеди и поминовении.
  - 16. Умершіе безъ покаянія.
  - 17. Христівнскія кладбища.
  - 18. Крестное знаменіе и молитва Ісусова.
  - 19. Мірщеніе.
  - 20. Врадобрятіе и головобритіе.
  - 21. Табакокуреніе, чай, сахаръ, картофель и т. п.
  - 22. Самокресты.
  - 23. Иновърцы.
  - 24. Пріемъ осодосієвцевъ и фильпповцевъ и др.
  - 25. Средники.
  - 26. Ереси г. Токарева.
  - 27. Вълокриницкая ісрархія.
  - 28. Приходящіе отъ господствующей церкви.
  - 29. Порядокъ службы.
- Участіе женщивъ на соборахъ и богослуженіяхь, какъ наставниковъ.
  - 31. Пеніе: праворечное и на "онъ".
  - 32. Вогослужебныя книги.
  - 33. Поклоны за службой.
  - 34. Кажденіе и крестные ходы.

- 35. Богоявленская вода.
- Молевіе за Царя и власти.
- 37. Присяга.

#### З засъданіе 1-го декабря.

Председательствуетъ И. И. Зыковъ. Чятаются выдержки изъ докладовъ и безъ особыхъ преній постановляють въ программу внести следующіе вопросы.

- 88. Существо Церкви и ея таинства.
- 39. О антихристь и пророкахъ.
- 40. Воскресная и празднич. работа.
- 41. Христіанскія училяща и учителя.
- 42. Устройство типографіи.
- 43. Одежда и увеселенія.
- 44. О процентахъ.
- 45. Храмы, иконы и торговля нь храмахъ.
- 46. Ходатайства предъ высшей и мъстной властью.
- 47. Жалобы и прошенія.
- 48. Страхованіе первовнаго имущества.

Посл'є этого предс'єдатель предлагаеть назначить день созыва собора, и единогласно постановлено посл'єдній созвать на 1—14 мая 1909 года.

Съездъ закончилъ свои занятія благодарственнымъ молебномъ Гооподу Богу.

## Хиротонія епископа.

Въ понедъльникъ, 1-го декабря, въ домовой церкви архіепископа московскаго Іоанна совершено постриженіе въ иночество съ нареченіемъ имени Мелетія священника о. Миханла Поликарповича Картушина. Новопостриженный на посліднемъ освященномъ соборів избранъ быль во епископа саратовскаго, и 6-го сего декабря въ канедральномъ храмів Рогожскаго кладбища состоится нареченіе его, а 7-го возведеніе въ санъ епископа. Небезынтересно поэтому ознакомилься съ древнимъ чиномъ нареченія и хиротовіи епископа.

I.

#### Чинъ нареченія.

Наканунт, 5-го декабря, ко всенощному бденію благовтесть обычно по уставу, а на 9-й песни канона благовтесть, ради владычнаго нареченія, въ большой колоколь.

6-го декабря, въ 7 часовъ утра, очередной священникъ съ діакономъ и съ нововзбраннымъ священновнокомъ творять входную по обычаю и просфоромисають.

Въ 8 час. утра первосвятитель входить въ церковь съ подобающею честію по чину. Другіе же епископы и священники прибывають въ церковь ранте входа первосвятителя. По совершеніи входной первосвятитель съ спископами въ соборныхъ мантіяхъ въ сопровожденіи священниковъ и діаконовъ выходять изъ алтаря Царскими дверьми на средину храма и занимають свои мъста, отвореннымъ сущимъ Царскимъ дверемъ. Послъ сего новоизбранный священноинокъ въ св. алтаръ предъ св. престоломъ, имън по сторонамъ себя двухъ діаконовъ, совершаеть краткое молебствіе. По возгласъ,

діаконъ читаеть: Царю небесный, Трисвятое и, по Отче нашь, тропари храму, празднуемому святому и слава, и нынь, Богородиченъ. Тоже новоизбранный глаголеть ектенію: Помилуй нась Боже, также за Царя, первосвятителя и за всю братію. Півніе поють: Господи, помилуй. По возглась: Яко милостивь, новоизбранный творить отпусть дни того. Посемь півцы поють Многольтины съ прибавленіемь на конць: И новоизбраннаго во епископа священношнока Мелетія и вся христіаны Господи спаси.

По возгласв и многольтномъ новоизбранный, выступивъ мало изъ Царскихъ дверей, обычно поклонится къ
святителямъ и, мало главу преклонь, станетъ свъщамъ
предъ нимъ стоящимъ. Тогда посланный отъ первосиятителя единъ отъ іереевъ благовъститъ на амвонъ пововзбранному сицевое нареченіе: Честный отецъ,
благоговъйный священношномъ Мелетій. По
благоволенію Божію, высокопреосвященныйшій
архіепископъ Іоаннъ и еже съ нимъ весь освященный соборъ призываетъ и благословляетъ
ващу святыню быть епископомъ богоспасиемато
прада Саратова И первосвятитель, осьняя нононареченнаго рукою по воздуху, глаголеть: Влагодать
Пресвятию Духа нашимъ смиреніемъ производитъ тя епископомъ богоспасаемаго града Саратова.

Новонареченный поклонився отв вщаеть: Благодареніе Господу Богу нашему, аще и недостоинъ есмь. но понеже высокопреосвященныйшій нашъ владыно, архівпископъ Іоаннъ и ежв съ нимъ освященный соборъ, по благоизволенію Божію судили мене недостойнаю достойнымъ быти въ таковую службу, благодарю и пріємлю и нимало вопреки глаголю. И поклоняется первоскитителю. Архіепископъ же, освияя новонареченнаго по воздуху, глаголеть: Благодать Пресвятаю Духа да будеть съ тобою нынго и присно и во втоки *втокома.* И абіе новонареченный, подойдя къ свитителю, пріемлеть благословеніе и отыдеть съ другими священниками во св. алтарь малыми дверьми. Півщы вь это время поють: Исполла эти деспота. Посемъ первосвятитель облачается съ пъніемъ среди церкви по обычаю.

Совершается Вожественная литургія по чину.

#### Чинъ хиротоніи.

Вь воскресевье, 7-го декабря, по прибытія первосвятителя въ церковь къ литургів, будеть обычная встрѣча и облачевіе среди церкви; прочіе же спископы облачаются въ это время въ алтарѣ. Совершену бывшу облаченію діакони возгласять: Епископи, священницы и діакони изыдите. И исходять изь алтаря вси, кромѣ имѣющаго поставитися, малыми дверьми и поклонившись первосвятителю, ставятся по чиву.

По начатіи "часовъ" и по прочтевіи 50 псалма, діакови, вземше благословеніе у первосвятителя, изводять ставденника, облаченнаго во вся священническія одежды и камилавку, изъ алтаря малыми дверьми на солею и ставять на мѣстѣ у орла. Ставъ здѣ, ставленникъ поклоняется первосвятителю, сѣдящему на своемъ мѣстѣ. И возгласившу діакону: вонмемъ, ставленникъ прочитаетъ во услыпаніе всѣмъ имѣющееся при немъ испо-

въданіе въры. По прочтеніи неповъданія водящіе санмають съ него камелавку и ставять его на орлецъ. Діавонъ возглашаеть: вонмема, ставленникъ преклоняеть главу, первосвятитель же, вставь съ канедры, освняеть его крестообразно рукою по воздуху глаголеть: Благодать пресвятаго Духа нашимъ смиреніемз производить тя епископомь богоспасаемаво врада Саратова. Певцы поють: Исполла эти деспота. Посемъ діакови съ возгласомъ: повели подводять новопоставленняго къ первосвятителю, которому онъ и вручаеть свою "исповъдательную грамоту", цвлуя его руку. Посемъ первосвятитель пріемлеть набедренинкъ и вдасть поставляемому; онъ же пріемъ вознагаеть на себя и целуеть десное колено, десную руку и ланиту первосвятителя, епископовъ же и священниковъ во уста. Также новопоставляемый идеть на прежнее мъсто и станеть на орлецъ лицемъ къ первосвятителю, мало преклонь главу. Діаковъ возгласить: повелите. Тогда вси еписвопы встануть и самъ первосвятитель простреть руку и останить поставляемаго единожды, глаголя: Благодать пресвятаю Духа да будеть съ тобою ныню и присно и во въки опокомо. Певцы: Исполла эти деспота И новопоставляемый, пріемъ печать обрученія, отходять въ алтарь, предыдущимъ предъ нимъ двома діаконома. Во время литургін до малаго влода онъ стоить въ десной стран'в алгаря и вычитываеть литургійныя молитвы въ тай. По маномъ входъ, егда святитель на "Трисвятомъ" благословить народъ трикирією и дикирією, два діакона поемлють ставлененка и истодять изъ алтаря малыми дверьми предъ Царскія двери, и ставять его на амвонъ, сами же науть во алгарь десною и шуею страною. Скончану же бывшу "Трисвятому", хиротонисуемый творить три поклона къ св. алтарю и абіе изшедше два священника поемлють его съ возгласомъ: повелите, и ведуть во алтарь до свв. дверей, гдт онъ покланяется до земли в пріємлется во алтарь епископами: засимъ по обычаю обходять тихо около престола трижды поюще вси сущін во алтари съ повтореніемъ ликами, первое: святіи мученицы, второе Слава Тебт Христе Боже и третіе паки: Святіи мученицы Вси во алтари сущін и оба лика держать въ рукахъ возженныя свъщи во знаменіе Божественнаго свъта и пришествія Св. Дука, довдеже облачать.

Хиротовисуемый на коемждо обхожденін цівлуеть че-

тыре угла престола и у святителя десную руку и колено. Потомъ станеть предъ престоломъ и творять три поклоны, посемъ преклоняеть оба кольна, положа длани крестовидно на св. трапезу и чело между рукъ. Архіепископъ же благословить его трижды, возложить край омофора и руку на главу его, и по возгласъ діякона вонмема прочитаеть вслугь совершительную молетву: Божественная благодать. По окончани сея молитвы сущін во алтари поють: Господи, помилуй, а на клиросахъ — Киріе елейсонь. Первосвятитель благословить инротонисуемаго по главъ трижды и отверзаеть Евангеліе, возлагаеть на главу поставлиемаго, которое поддерживають епископы и сиящениицы. и, имъя свою руку на главъ поставляемато, читаегъ тиго молитву: Владыко Господи Боже нашь Засимъ единъ отъ епископовъ глаголеть ектенію. Миромо Господу помолимся. Священния и діаконы тихо поють: Господи, помилуй на всякое прошение Цтвим же въ сіе время поють демественнымъ распъвомъ: Кирие елейсонъ. Дондеже архіепископъ не овончить въ тай молитву: Господи Боже нашь. По возгласт архіспископа: Теоє бо есть миловати Евангеліе снимается и полагается на престолъ Первосвятитель, остинвъ трижды рукою главу хиротонисуемаго. воздвигаеть его при возглась діакона: Спаси, помилуй и возстави, Боже, своею благодатію. Таже приносять омоворъ, понагію, кресть и митру и возлагаеть сія вся первосвятитель на поставляемаго съ возглашениемъ: достоинъ. По облачени и привътствии съ цълованіемъ, пъвцы поють: Исполла эти деспота Послъ сего новопоставленный пълуеть св. престоль и всв идуть на горное м'есто, и литургія до отпуста совершается обычнымъ чиномъ.

По отпусть поемлють новопоставленного епископа двое изъ священнослужителей подъ руки и возводять на епископское мъсто среди грама и посаждають его ва стуль трежди, глаголюще ему: Исполла эти деспота. Потомъ діаконъ возглашаеть ему похвалу съ полнимъ титуломъ: Мелетію преосоященному и бого любивому епископу богохранимаго града Саратова многая люта То же поють и пъвцы. Епископъ же новопоставленный благословляеть свъщами на всъ страны. Посемъ исходять изъ алтаря первосвятитель и вручаеть жезлъ новопоставленному. По врученіе благословляеть его и прочитываеть положенное поученіе



## Матеріалы по исторіи старообрядчества.

The state of the s

#### Д. Мостинце.

Приходъ деревни Моствице, Ошлянскаго увада, Виленской губ., существуеть съ 1862 г.; въ приходъ насчитывается до 500 душъ. Имвется небольшой молитвенный домъ во имя Успенія Пресвятыя Богородицы, при храмъ же помъщается квартира наставника Исая Ивановича Шнуркова. Попечителемъ состоить Авксентій Филиповичъ Гершановъ.

### Д. Нижняя Каянчи.

Приходъ деревни Нижней Каянчи, Айской волости. Війскаго увзда, Томской губ., существуєть съ 1845 г. Въ настоящее время въ приходв насчитывается до 500 душъ. Молились до 1907 года въ домв свящевника о. Игнатія; въ настоящее время выстроенъ новый храмъ во ния святителя Николы. 24 марта сего года томскимъ губерискимъ правленіемъ утверждена община. председателемъ которой состоить Д. В. Зяблицкій



### С. Теренги.

Приходъ села Теренги, Теренгульской волости, Сенгилеевскаго ужада, Симбирской губ., существуеть съ очень давнихъ временъ. Въ приходъ проживають до 500 душъ, считая съ ижсколькими опружающими приходъ селами. Храмъ построснъ очень давно во имя Успевія Пресвятыя Вогородицы. Въ приходъ имъется община, предсъдателемъ которой состоитъ А. В. Карнухинъ, священивкомъ о. Трифонъ Тюльгановъ.

## Д. Турлаково.

Приходъ дер. Турлаковой, Ржевскаго увада, Тверской губ., существуеть съ 1898 года; въ настоящее время въ приходъ насчитывается до 200 душъ. Храмъ передъланъ изъ часовин послъ дарованія свободы и освященъ во имя свят. и чуд. Николы. Въ приходъ учреждена община, предсъдателемъ которой состоитъ мъстный священникъ о. Михаилъ Челякинъ.

## Омутнинскій заводъ, Вятской губ.

Приходъ существуетъ съ 1758 г. Въ 1882 году былъ построенъ молитвенный домъ во ими св. Николы Чудотворца. Въ настоящее время общива насчитываетъ до 800 душъ. Председателемъ общивы состоитъ Л. Д. Рябовъ, а свящевникомъ—о. Савелій Мальцевъ.

### **Кургомильская волость**. Шенкурскаго у., Архангельской губ.

Въ Кургомильскую волость, расположенную по рѣкѣ Сѣверной Двинѣ, входятъ 8 сельскихъ обществъ: верхнебережское, нижнебережское, тронцкое, тонесское, кургомильское, тулгасское, заостровское и селецкое. Населенія всего около 5 тыс. душъ мужскаго пола, наъ нихъ около 500 чел. старообрядцевъ, разбившихся на вѣсколько согласій: безполовцы, филипповцы и веодосієвцы.

Старожилы многое помнять изъ эпохи гоненій и преслідованій. Літь 60 тому назадь были въ ніжогорыхъ обществахъ старообрядческія кладбища и при нихъ деревянныя часовни. Старообрядцы хоронили своихъ покойниковъ по своимъ обычаямъ, не обращаясь къ казеннымъ священикамъ. Но вскорт администрація сділала распоряженіе: кладбища закрыть, а всіхъ умершихъ старообрядцевъ хоронить на "православныхъ" кладбищахъ и съ вазенными священниками.

Тяжело было старообрядцамъ: и исполнить распоряженія не могли, и ослушаться не сміли. Обратились къ подкупу. Родственники умершаго шли обыкновенно къ казенному попу и за 3, 5, 10 и боліте руб. уговаривали его не отпівать. Попъ отчаянно торговался, но въ концівковцовъ соглашался. Гробъ съ покойникомъ вносили для виду въ церковь и уносили обратно, отпіванія не совершали. Но ділали это все же съ опаскою: своего начальства боялись. Но воть літь 10 тому назадъ духовное відомство сділало распоряженіе, чтобы старообрядцевъ не отпівать. Тогда попамъ хорошо стало, ибо старообрядцы объ этомъ распоряженіи ничего не знали и попрежнему шли къ попу клянчить и несли депьги. А тоть, какъ прежде, торгуется и грозить отпівваньемъ.

Полиція, вкупіз и влюбіз съ казенными свящевниками, только то, кажется, и ділали, что шпіонили за старо-обрядцами: не собираются ли гдіз молиться. П. выслідивши, ділали набіги, отбирали иконы я книги, а старообрядцевъ принимались по судамъ таскать. При одномъ изъ такиль набіговъ въ тонесскомь обществіз срязу отобрали до 40 служебных книгь. Часто книги лти такъ и пропадали безслідно.

Положение старообрядцевъ еще ухудшилось съ 1902 г., когда казенные священники почему-то отказались подписывать "похоронныя". Тогла за діло почоронъ старообрящевъ взялась полиція и обращалась съ нашими поконниками, какъ съ умершими насильственной смертью. Когда, бывало, заявять старообрядцы о смерти своего собрата, является въ домъ умершаго сотскій съ десятскими, выносять трупъ изъ дому и кладуть на "стелюги" (подставки въ сажень высоты). Ставится караулъ илъодного десятскаго и двухъ крестьянъ. Караульные см'княются посуточно. Сотскій въ это время доносить уряднику (живеть отъ насъ въ 20 верстахъ), зогь-приставу (квартира его въ 100 вер.). Бывало, что приставъ, изъза разлива ръкъ или просто "за неимъніемъ свободнаго времени", не тедеть цталый мъсяцъ и даже больше. Л покойникъ лежитъ на "стелюгахъ", а караулъ все сивняется. Наконецъ, приставъ подписываетъ полоронную и отправляеть донесеніе прокурору. О такомъ надавательстві: сообщали и губернатору, но безъ толку. Только легие стало, когда м'естный старообрядецъ В. М. Амосовъ написать на Высочайшее имя прошеніе. Черезъ полгода, 17 ноября 1904 г., пришло распоряженіе, чтобы хоронить старообрядцевъ чрезъ трое сутокъ посяв смерти, ва отсутствіемъ пристава—съ разрішенія старосты. Только тогда уничтожили и караулы и всю эту позорную процедуру.

Но вообще стесненія продолжались: старались и ка-

зенные попы, и полиція.

Въ 1903 году тотъ же Вас. Матв. Амосовъ задумаль устроить въ своемъ домъ, спеціально для этой цьли выстроенномъ, моленную. Послали прошение губернагору. Туть начались придирки: потребовали технически разработанный планъ на предположенную построяку, чоги домъ давно былъ выстроенъ; потребовали приговоръ деревни о желанів им'ять молитвенный домъ, чотя этого даже и для кабаковь не требують, и проч. Но такъ какъ старообрядцы не пожальли ни хлопоть, ни денегь, то разръщение все же пришло 15 сент. 1907 г. По и 19тъ не конецъ мытарствамъ. Планъ делало губериское строительное отдъленіе и, несмотря на просьбы, не начертило надъ домомъ креста, заявивъ, что разъ разрѣшена моленная, то имкете право и кресть ставить. На дълъ вышло не такъ просто, приставъ не разрѣшилъ, и молитвенный домъ такъ и остался безъ креста до настоящео времеви.

Но воть получили старообрядцы свободу, стали действовать более окрыто. Но "православное" духовенство безь дела не осталось, своими доносами оно даже полиціи надоело. Ему досадно, что прихожане "православные" въ массе переходять къ старообрядцамъ. Но такъ какъпереходъ этотъ, въ большинстве случаевъ, по старой памяти, совершается тайкомъ, а у старообрядцевъ до силь поръ нетъ метрическихъ книгъ, то на этой почве возникаетъ много раздоровъ. Многіе, давно уже перешедшіе въ старообрядчество, продолжають числиться въ метрикахъ "православныхъ".

## Перечень зарегистрированныхъ старообрядческихъ общинъ.

(Продолженіе, см. № 48).

- 660. 27 марта 1908 года областнымъ правлениемъ Войска Донского варегистрирована островская старообрядческая община Введенскаго храма
- 661. 27 марта 1908 года вижегородскимъ губерискимъ правлениемъ— старообрядческая община поморско-брачнаго согласия въ дер. Борокъ, Макарьевскаго учяда.
- 662. 22 марта 1908 года новгородскимъ губернскимъ правленіемъ—прудищенская старообрядческая община.
- 663. 10 марта 1908 года минскимъ губернскимъ правленіемъ-барятивская старообрядческая община.
- 664. 22 марта 1908 года уральским областным правлением старообрядческая община во имя Введенія во крамъ Пресвятыя Богородицы въ Барановском поседкь, Лбищенской станицы и утяда, Уральской области.
- 665. 20 февраля 1908 года забайкальским областным правленіем тарбагатаевкая старообрядческая община согласія духовных лиць, допускающих вольноприходящих священников».
- 666. 1 апръля 1908 года владимірскимъ губернскимъ правленіемъ община старообрядцевъ, пріемлющихъ священство Бълокриницкой перархін, прожив. въ мъст Дулевъ, Кудыкинской вол., Покровскаго утвяда, при фабрикъ т-ва М. С. Кувнецова, съ распространеніємъ лъятельности ея на фабрикъ т-ва М. С. Кувнецова въ мъст. Дулевъ, А. В. Смирнова при д. Ликинъ и дер. Іоново, Лякино, Кудыкино и Язвищи, Покровскаго утвяда, Владимірской губ.
- 667. 15 марта 1908 года ковенскимъ губернскимъ правлениемъ—сугинтская старообрядческая община Шанельскаго увяда, Ковенской губ.
- 668. 27 марта 1908 года нижегородскимъ губернскимъ правлевиемъ—старообрядческая община поморско-брачнаго согласія села Рождествена, Княгининскаго у вяда.
- 669. 26 марта 1908 года томскимъ губернскимъ правленіемъ—старообрядческая община, пріемающая священство Бълокриницкой іерархів, въ дер. Ново Майвасской, Шипицинской волости, Канискаго убяда и распространяющая дъятельность на леревни: Новый Майвассъ, Алексъевку, Кулебу, Понькину, Межовку, Біеву, Вятскую слободу, село Кыштовку, дер.: Ново-Чекину, Арынцасъ и Ваганову, Камискаго убяда.
- 670. 26 января 1908 года виденскимъ губерискимъ правлениемъ—данилишская старообрядческая община.
- 671. 21 апрыля 1908 года вятскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община при д Русскои Купть, Уржумскаго увода.
- 672. 8 апраля 1908 года качанскимъ губернскимъ правленіемъ—оощина старообрядцевъ Балокрининкой терархін въ селъ Тенькахъ, Свіяжскаго убяда.
- 673 16 апраля 1908 года нижегородскимъ губернскимъ правлениемъ—спиринская троицкая старообрядческая община Бълокриницкой перархии.
- 674. 22 апръля 1908 года новгородскимъ губернскимъ правлениемъ—ильинско-борская старообрядческая община.
- 675. 25 апръля 1908 года новгородскимъ губернскимъ правлениемъ—рождество-богородицко-наводецкая старо-обрядческая община.

- 676. 10 апраля 1908 года пензенскими гуфериским правлениемъ—каменская старообрядческая община Каческой вол., Н.-Ломовскаго увяда
- 677. 28 апрыля 1908 года московским и губернским правленіемъ-динтровская старообрядческая община.
- 678. 2 апрыля 1908 года томскимъ губернскимъ прав леніемъ-община Бълокриницком перархім въ сель Чер новскомъ, Кыштовской вол., Канискаго уъзда.
- 679. 8 апръля 1908 года тамбовскимъ губериским в прав леніемъ—никольская старообрядческая община въ тор Спасскъ.
- 680. 15 мая 1907 года уфинскимь губерискимъ правленемъ—старообрядческая община поморскаго согласти въ починкъ Покровскомъ, Ново-Троицком вол. \фичскихъ уъзда и губ.
- 681. 30 апръля 1908 года витебскимъ губериским в правлевіемъ—трестишская, Изабелинской волости, Двинскаго у взда, старообрядческая община осодосієвскаго согласія
- 682. 9 января 1908 года перыским в губернским в правлевіемъ—седивановская старообрядческая община Охлискаго убяда.
- 683. 10 декабря 1907 года перыскимъ губернскимъ правлениемъ—корельская староогрядческая община (Эканскато увада.
- 684. г мая 1908 года вижегородскимъ губерискими правленіемъ—старообрядческая община спасова согластя сель Сиврнова и Звърева, Сергачскаго ублада
- 685. 30 апрыля 1908 года оренбуріскимы і усернским і правленіемы—журавлинская старооорядческая оопшина, сы распространеніемы діятельностя ея на Кочердынскую и Заманиловскую вол, Челябинскаго убяда, и Ключевскую стан., Тронцкаго убяда
- 686. 11 марта 1908 года тверскимъ губерискимъ правденемъ-община старообрядцевь, прожив. въ 1. Ржевь, приемлющихъ священство Билокриницкой перархии, но не приемлющихъ Окружваго послания.
- 687. 25 февраля 1908 года перыскимъ губерискимъ правлениемъ—община старообрядцевъ поморскаго законоорач наго согласія въ дер. Басказыкъ, Верхъ-Теченской вод.. Шадринскаго увяда.
- 688. 15 мая 1908 года областвымь правлением вонека Донского—старообрядческая оощина хутора Лобакина. Верхне-Чирской ставицы.
- 689 5 мая 1908 года оренбугский губериский правлениемь— тоноургская старооорядческая община, съ распространентом абятельности ея на г Ореноургь и пос. Нъжинский и Балословенный, Ореноургскаго убада
- 690. 30 апраля 1908 года томскимъ губернскимъ прин лениемъ--старообрядческая община поморскаго законсбрачнаго согласія въ дер. Істриовой, Куяганской вод Бійскаго убада, допускающая паставниковъ и распространяющая двятельность на одну дер. Карпову.
- 691 30 апрыля 1908 года областнымъ правлениемъ Воиска Донского—красиянская старообрядческая община Пресвятыя Богородицы Одиритрии.
  - 692. 23 апрыля 1908 года енисейскимъ губериским.



правленіемъ-минусинская старообрядческая община Покрова Пресвятыя Богородицы.

- 693. 12 марта 1908 года московскимъ губерискимъ правлениемъ—панкратовская во имя св. великомуч. Никиты община старообрядцевъ Бълокриницкой јерархіи.
- 694. 7 марта 1908 года московскимъ губерискимъ правленіемъ—вевневская-покровская община старообрядневъ Бѣдокриницкой іерархіи.
- 695. 12 мая 1908 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община самокрещенскаго согласія села Келейникова и другихъ селеній, Нижегородскаго уфяда.
- 696. 12 мая 1908 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община спасова согласія дер. Візнца и села Лізсунова, Горбатовскаго убяда.
- 697. 12 мая 1908 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община спасова согласія св. Сергія, Радонежскаго чудотворца, въ дер. Явыковкъ, Лукояновскаго увада.
- 698. 5 мая 1908 года пензенскимъ губерискимъ правленіемъ—марьевская старообрядческая община поморскаго согласія.
- 699. 21 мая 1908 года ряванскимъ губерискимъ правленіемъ—угорно-слободская община старообрядцевъ, пріемлющихъ священство Бълокриницкой іерархіи святителя Николы, мурликійскаго чудотворца.
- 700. 16 мая 1908 года тобольскимъ губерискимъ правленіемъ—савинская старообрядческо-сектантская община Брылинской вол, Курганскаго увяда.
- 701. 26 мая 1908 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община поморскаго брачнаго согласія села Вельдеманова, Киягининскаго увяда.
- 702. 26 мая 1908 года нижегородскимъ губерискимъ правленіемъ—старообрядческая община поморскаго ваконобрачнаго согласія дер. Медвіжьей Поляны и другихъ селеній Княгининскаго узяда.
- 703. 1 мая 1908 года областвымъ правленіемъ Войска Донского—старообрядческая община кутора Бурацкаго, во имя Сошествія Св. Духа.
- 704. 4 апріля 1908 года областнымъ правленіємъ Войска Донского—старообрядческая ильинская община хутора Маторова, Пятінэбляской, станицы.
- 705. 8 марта 1908 года лифляндскимъ губерискимъ правлениемъ—колецкая, Юрьевскаго ужада, старообрядческая община веодосієвскаго согласія.
- 706. 31 мая 1908 года нижегородскимъ губерискимъ правлениемъ—община старообрядцевъ спасова согласія села Личальева, Ардатовскаго увяда.
- 707. 14 декабря 1907 года самарскимъ губерискимъ правлевіемъ—община старообрядцевъ поморскаго согласія села Наумовскаго, Николаевскаго убяда.
- 708. 31 іюля 1907 года самарскимъ губерискимъ правленіемъ—новоузенская община старообрядцевъ поморскаго ваконобрачнаго согласія.

- 709. 31 іюля 1907 года самарскимъ губернскимъ правленіемъ—община старообрядцевъ поморскаго законобрачнаго согласія села Петропавловки, Новоувенскаго увяда.
- 710. 31 1юля 1907 года самарскимъ губернскимъ правленіемъ—община старообрядцевъ поморскаго согласія села Подъема, Николаевскаго увяда.
- 711. 10 іюня 1908 года московскимъ губерискимъ правленіемъ—покровско-сергіевская старообрядческая община.
- 712. 3 іюня 1908 года вижегородскимъ губервскимъ правленіемъ—старообрядческая община Бълокриницкой іерархім села Безводнаго и другихь селеній Нижегородскаго и Макарьевскаго увяда.
- 713. 9 іюня 1908 года нижегородскимъ губернскимъ правленіемъ—антоновская община старообрядцевъ поморскаго согласія во имя Рождества Пресвятыя Богородицы.
- 714. 10 іюня 1908 года новгородскимъ губерискимъ правленіемъ—псижская старообрядческая община.
- 715. 17 февраля 1908 года пермскимъ губерискимъ правленіемъ—ильниская старообрядческая община Перискаго увада.
- 716. 29 апрыля 1908 года пермскимъ губерискимъ правленіемъ—сажинская старообрядческая община часовеннаго согласія Красноуфимскаго увяда.
- 717. 3 мая 1908 года пермскимъ губерискимъ правленіемъ – богородская старообрядческая община Пермскаго увяда.
- 718. 8 мая 1908 года пермскимъ губерискимъ правленіемъ-утинская старообрядческая община введенскаго храма, Красноуфимскаго убяда.
- 719. 30 мая 1908 года пермскимъ губерискимъ правленіемъ-юго-камская старообрядческая община, Пермскаго уфада.
- 720. 13 іюля 1908 года перыскимъ губерискимъ правленіемъ—ескинская старообрядческая община Соликамскаго увяда.
- 721. 31 мая 1908 года псковскимъ губерискимъ правленіемъ— мщенецкая старообрядческая община старопоморскаго согласія.
- 722. 31 мая 1908 года рязанскимъ губернскимъ правленіемъ—троицкая старообрядческая община Егорьевскаго увзда.
- 723. 4 марта 1908 года ряванскимъ губернскимъ правленіемъ—община старообрядцевъ посада Дубовки, пріемлющихъ священство Бълокриницкой іерархін.
- 724. 2 мая 1908 года рязанскимъ губерискимъ правленіемъ община старообрядцевъ, пріемяющихъ священство Бълокривицкой іерархіи села Голяевки, той же волости, Сердобскаго утвяда.
- 725. 11 іюня 1907 года ряванскимъ губернскимъ правленіемъ—община старообрядцевъ, пріемдющихъ тайное священство отъ господствующей церкви въ дер. Канышовкъ, Вольскаго уъвда.

(Продолжение слыдуеть).



### О записныхъ книгахъ при храмахъ.

1905 года 17 апраля Государемъ Императоромъ намъ, старообрядцамъ, дана религіозная свобода. По полученія таковой, старообрядцы встрепенулись; въ настоящее время на св. Руси много уже красуется старообрядческихъ великолъпныхъ храмовъ. Прежије же потодные трамы, устроенные въ видъ палатокъ изъ шелковой и другой матеріи, въ нівкоторыхъ мізстахъ начали унвчтожать; изъ парчевыхъ и бархатныхъ дверей и ствиъ стали шить священическія облаченія и другіе предметы церковнаго обихода. Но въ этомъ со стороны старообрядцевъ есть большая ошибка, таковые свв. храмы пепременно должно хранить при новых храмах и хранить, какъ нъкоторую великую драгоцънность и святыню, которая намъ и нашимъ потомкамъ будеть напомвнать "былое". Нужно составить описаніе каждаго так вого храма: когда оный и кемъ быль сооружень и какимъ епископомъ, или по благословению кого освященъ. Если въ нъкоторыхъ мъстахъ возможео, то сохранять и самое походное зданіе. Пусть наши потомки посмотрять, въ какихъ убогихъ помъщеніяхъ старообрядцы хранили свою истинную святую Христову в Бру.

При новыхъ же храмахъ непреминно нужно завести шнуровыя записныя книги, въ которыя следуетъ прежде всего записывать: въ которомъ году, при какомъ царть и на какія средства оный храмъ сооруженъ и какимъ епископомъ освященъ. Дале постепенно следуетъ записывать: когда, какія и кемъ были пожертвованія въ данный храмъ. Желательно, чтобы записывались тутъ же важныя церковныя и гражданскія событія, имена причта и перемена онаго. Современемъ такія книги составятъ драгоценный историческій матеріаль.

I. Гаранинъ.

## Письма въ редакцію.

I.

ЕГО ПРЕОСВЯЩЕНСТВУ старообрядческому епископу Иннокентію. Ваше преосвященство!

Споры между лицами духовнаго званія заставляють меня обратиться къ Вамъ, какъ къ лицу компетентному, за разъясненіемъ о жизни Ісуса Христа. Такъ, напримеръ, лицо духовнаго званія А. И. утверждаеть, что Ісусъ Христосъ во время своей земной жизни до распятія будто бы не принималъ никакой пищи.

Для того, чтобы выяснить такую возникшую распрю между лицами духовными, прошу Ваше преосвященство разъяснить, это.

Иванъ Волковъ.

Года 27 ноября.
 Г. Грозвый, Тер. обл.

II.

#### М. г., г. редакторъ!

Въ № 40 журнала Церковь была помѣщена статья г. Ершова, озаглавленная Единовърге на миссинерскомъ съпъздъ, гдъ г. Ершовъ даеть свой отвътъ журналу Правда Православия.

Я, не входя въ разсмотрѣніе правильности или не правильности дѣйствій г. Ершова на миссіонерскомъ съвздѣ въ Кіевѣ и не касаясь его личныхъ отношеній къ о. С. Шлееву, считаю долгомъ только возстановить иѣкоторое нарушеніе истины.

Г. Ершовъ сообщалъ о томъ, что о. Шлеевъ, домогаясь разръшенія собираться единовърцамь особо, гонориль даже, что получиль такое разръшеніе; оснако соотвътствующей бумаги никто не видаль. Очевидно, архіепискоть Антоній опасался дать такое разръшение, а можеть быть, и не имъль на это полномочій оть сунода.

Я, какъ участникъ кіевскаго съведа, тоже по уполномочію оть московскихъ единовърцевъ, и хочу возразить противъ этого. Разръшение отъ преосвященнаго Антонія, какъ предсівдателя събода, на то, чтобы единовърцы имъли право собираться отдъльно на предметь предварительныхъ разсмотраній своихъ дълъ прежде, чъмъ вносить ихъ на ръшение единовърческой комиссіи, — было имъ охотно дапо. Я совивстно съ о. С Шлеевымъ быль на квартирв у архіепископа Антонія, гдъ опъ таковое разръшеніе и вручилъ, которое и было о. Шлеевымъ предъявлено единовърцамъ и преосвященному Тихону, когда онъ быль назначень председателемь единоверческой комиссін. На основаніи этого разрѣшенія нѣсколько такихъ единовърческихъ собраній въ началь и состоялись, на которыхъ были разсмотрвны ивкоторые вопросы, касающіеся единовірія. Но потомъ этимъ собраніямъ стали противодъйствовать и, не смотря на то, что разръшение было впосладстви еще разъ подтверждено владыкою Антоніемъ, все это осталось безрезультатно, благодаря, главнымъ образомъ, большинству миссіонеровъ, не желавшихъ, чтобы единовърческія дъла разематривались и обсуждались отдъльно, безъ ихъ участія, а также благодари и тому, что пр. Тихонъ, какъ предсъдатель единонърческой комиссіи, тоже не сочувствоваль этому.

Такимъ образомъ, изъ этого моего объяснения видно, что архіепископъ Антоній вонсе не опасалея дать разришения и надо думать, что не быль въ этомъ свизанъ и сунодомъ, какъ предполагаеть г. Ершовъ.

Что же касается личнаго отношенія преосвищеннаго Антонія къ единовърію и единовърцамъ на съвздв, то кромв хорошаго за его любовное отношение къ нимъ и ихъ нуждамъ, сказать ничего нельзи. Свою же любовь къ единовърію и къ свитой русской старинь онъ всегда открыто выражаль и это очень ясно подтвердиль во время съезда своимъ служеніемъ по древнему чину св. литургін въ древнемъ храм'в города Кіева Спаса въ Берестов'в и въ своемъ словъ, сказанномъ послъ этой литургіи, начавшимся такъ: "Возлюбленная братія, сейчасъ мы совершили въ этомъ древнемъ храмъ святую литургію по древнему чину, по тому чину, по которому совер:пали первосвятители: Петръ. службу наши московскіе Алексій, Іона и Филиппъ".

Всё могуть подтвердить, что со стороны архісиископа Антонія не было никакого желанія стіснять единовірцевь въ ихъ дійствіяхъ на съйздів, а, наобороть, было желаніе предоставить самое широкое поле дійствій. Это, между прочимъ, видно и наъ того, что когда я обратился къ пр. Антонію въ Вольнь, еще ва ніжоторое время до съйзда, съ вопросомъ,—что могуть ли быть подняты на съйздів ніжоторые указанные мною вопросы, то онъ письмомъ отвітилъ полнымъ согласіемъ и самъ, между прочимъ, указалъ, что на съйздів еще могуть разсматриваться копросы о клятвахъ соборныхъ и единовірческихъ епископовъ, также и есть другие вопросы, касающівся и интересующие единовіврів.

Что же дълать, если нашлись люди на съвздъ съ иными взглядами на единовъріе, которые и старались препятствовать желательному и правильному ръщенію единовърческих вопросовъ, да, къ сожальнію, и сами мы, единовърцы, своими дъйствіями въ разбродь от

части этому тоже содъйствовали.

я Пашковъ



## Въ церковно-приходской школъ

(Изъ дътскихъ воспоминавій).

Перебирая въ памяти факты изъ своего далскаго, но всегда милаго дётства, я невольно вспоминаю и первые шаги ученыя въ перковно-приходской школів, вспоминаю и законоучителя въ ней, своего "отца духовнаго" Виталін Врехницкаго и другихъ знакомыхъ мив оо. ісресиъ, которымъ, въ силу необходимости, приходилось, да и теперь приходится, быть миссіонерами въ приходахъ, населенныхъ и старообрядцами.

Цель настоящей заметки—показать, какъ "работають" на местахъ эти доморощенные "миссіонеры".

Я сынъ крестьянина. Отецъ мой— "православный", а мать—старообрядка Бълокриницкаго согласія, и приходъ, въ которомъ я жилъ въ дътствъ, на половину состонтъ изъ старообрядцевъ поповцевъ. Поэтому я рано познакомился со старообрядцами и, понятно, полюбилъ ихъ, какъ и другихъ своихъ сосъдей, тъмъ болъе что всегда они выдълялись своею правственною жизнью и трудолюбимъ.—Такъ было до поступленія моего въ 4-е отдълевіе Н—ской двухиласной церковной школы. Тутъ мы начали жить другою жизнью: о. Виталій началь насъ знакомить съ "расколомъ и раскольниками", называя свои уроки "уроками Закона Вожія".

Въ особой комнать, названной учениками "кабинстомъ", сидимъ мы, бывало, "старшіе", человъкъ 12, изъкоихъ на половину дъти старообрядцевъ. "Ватюшка"— пожилой человъкъ, хмурый, точно осенняя ночъ, ходить по "кабинету" и "вдалбливаетъ" въ наши неразумныя головы "правду о нашихъ раскольникахъ", перемъщивая быль съ самыми невъроятными небылицами. Но въ то время мы, понятно, всему этому върили и, голько слусти много времени, я вполнъ опънкъ "правду" сво-го "батюшки" и теперь безъ омерзенія не могу о ней вспомнять...

— За что же они называются раскольниками?—неожиданно обращается "отецъ духовный" къ одному изънасъ, "православныхъ", указывая на старообрядцевъ.

— За то, что они откололись отъ нашей "православной" церкви! — бойко отчеканиваеть 10-летній мальчуганъ, который ужъ сотни разъ слышить подобный вопросъ. Очи "батюшки" проясняются.

— Слышите? — переспращиваеть онъ старообрядценъ, егидно улыбаясь. — Вотъ за что вы называетесь раскольниками. — И, предложивъ намъ еще пъсколько казупстичныхъ, обидныхъ для самолюбія старообрядцевъ, вопросовъ, о. "законоучитель" заставляетъ, наконецъ, 
самихъ старообрядцевъ разсказать о "расколъ", т. е. 
канъ "раскольники отдълились отъ церкви", канъ "крали 
воповъ", канъ "украли архіерея и перемазали его фальнявымъ муромъ" и канъ "они открывали мощи разныхъ телентовъ" и т. д., и т. д. въ такомъ же родъ. 
И несчастныя дъти—старообрядцы должны были, чуть 
не плача, сотни разъ называть себя "раскольниками" 
и повторять обидныя для себя выраженія.

А нашть "отецъ духовный" витестт съ нами, малосмысленными, не унимался, издъваясь во всю надъ дътьми старообрядцевъ.

И это повторялось изо дня въ день, целые 7 учебныхъ месяцевъ.

Даже въ церковь несъ нашъ "батюшка" свою человъконенавистническую проповъдь. Въ торжественные праздники онъ, бывало, постоянно составлялъ общирныя "слова о нашихъ раскольникахъ", въ которыхъ было такъ много смысла, что сами "православные" слушатели не выносили и чуть-ли не въ глаза смъялись надъ нимь

— А нынче о. Виталій опять "ересь пороль", — говорили они, выходи изъ храма. — И къ чему онь ноегда голько и говорить о порокахъ старообрядценъ, какъ будто больше не о чемъ и говорить?

Необходимо замітить, что, постоянно живя съ старообрядцами, прихожане наши были въ самыхъ хорошихъ огношеніяхъ съ ними, и я викогда не слышаль, чтобы кто-нибудь изъ "православныхъ" называль ихъ

"раскольниками".

Правда, случалось, что своею человілюненавистинческою проповідью "батюшка" нашъ поселяль вражду вы смішанных семействахь,—а таких было много,— дотолі живших мирно. И чтобы поддержать эту вражду, несогласія, онъ, служа по деревнямъ въ престольвые праздники молебны въ домахъ, награждалъ кипою полемической личературы въ дух в Миссіонерскаго Обозранія всіх направо и наліво. А чтобы удержагь колеблющихся въ "православій" и навести на соми внія нікоторыхъ взъ старообрядцевъ, о. Виталій не стіснялся прибікать и къ грубымъ обманамъ; а для этого придумывалъ факты, въ роді слідующаго:

-- Я знаю одну раскольницу, -- разсказываль онь, -- когорая сама мив призналась, что она видела во си в Вогородицу и Та пригрозила ей засыпать пескомъ глаза.

если она не оставить раскола...

11 случалось, что подобными грубыми выходками о. Виталій усивналь подбить кой-кого изъ старообрядцевъ. По то были или правственно погибшіе, или б'єдняки, которые оть пужды бывають иногда на все готовы. И и самъ вид'єль, какъ таковые получали по переход'є въ "православіе" одежду или денежную помощь, но изъкакихъ средствъ, — не знаю.

И за все время ни я, ни другіе школьники такъ и не слыхали отъ нашего доморощеннаго "миссіонера" ни слова любви, ни даже простого участія къ свопиъ "заблудшимъ" братьямъ—старообрядцамъ. Онъ, кажется, куъ

и за людей-то не считалъ.

И такіе "миссіонерскіе прієми" моего "законој чители" не прошли безследно: после 17 апр. и 17 окт. потинулось много "переведенныхъ" пять обратно въ "расколъ", особенно при бракахъ, такъ что "труды" о. Врехницкаго пропали даромъ. Но онъ, кажетси, и теперь еще не понялъ вполит, что только любовь и кротость двигаютъ горами, а не брань, пасм'япки и падъвательства. Последнія, напротивь, не "обращаютъ", а лишь отгоняють не только чужихъ, но и своихъ овешъ.

А другой, знакомый мит іерей— "миссіонеръ" только и зналь, что Ельдель за старообрядческимь священи-комь, какъ бы тоть не прошель въ облаченіи, не служиль бы торжественно, дабы ввергнуть его вь узилище,—чего, въ концъ-концовъ, и добился. Это было въ черные до-октябрьскіе дин.

II горько было видеть, что служитель алтари зави-

мается такимъ недостойнымъ ісрея діломъ.

И, читая о массовыхъ перегодахъ изъ "православія", я невольно вспоминаю своего "миссіонера" о. Виталія я другихъ подобныхъ ему,—а такихъ легіонъ,—которые своею ревностью не по разуму, какъ говорить апостолъ Павель, скоръе разрушають, чъмъ укръпляють то дъло, ради котораго они призваны.

Сила Вывалый.



## Старообрядчество въ произведеніяхъ Мордовцева.

Отношеніе нашей художественной литературы къ старообрядчеству не разъ выяснялось на страницахъ Слова Правды и Церкви. Только о Мордовсевт до сихъ поръ не было упомянуто ни слова. Попытаемся теперь восполнить этотъ пробель и представить въ дальнейшемъ изложеніи взгляды Мордовцева на старообрядчество, поскольку выразились они въ его произведеніяхъ.

T

Мордовцевъ принадлежить къ типу историческихъ писателей - художниковъ. Онъ береть сюжеты для своихъ произведеній изъ исторіи, изучаетъ данную эпоху 
по историческимъ матеріаламъ, разбирается въ пихъ 
критически и возсоздаеть самую эпоху въ художественныхъ образахъ—картинахъ. Подобные историки-беллегристы, разбираясь въ массъ церковно-историческаго матеріала, естественно, не могли не натолкнуться и на 
сюжеты изъ исторіи "раскола" русской церкви.

Многіе взъ нихъ обратили свое вниманіе на этогь зегменательный фактъ русской жизни второй половины 17-го въка. Но пальма первенства въ этомъ отношеніи несомивно принадлежитъ Д. Л. Мордовцеву. Онъ шире другихъ захватилъ старообрядческій вопросъ и ментье тевденціозенъ въ своихъ произведеніяхъ, чтмъ Літсковъ и въ особенности Мельниковъ - Печерскій, этотъ инсатель-художникъ въ жандармскомъ костюмъ.

Отметимъ предварительно несколько біографическихъ данныхъ Мордовцева и кратко охарактеризуемъ вообще его литературную деятельность.

Мордовцевъ, Давінлъ Лукичъ, родился въ 1830 г. въ области Войска Донского, въ семъв украинскаго происхожденія. Учился въ саратовской гимназіи; въ 1854 г. окончилъ курсъ въ петербургскомъ университетв по историко-филологическому факультету. Въ Саратовъ онъ тъсно сблизился съ сосланнымъ туда историкомъ Костомаровымъ и былъ его помощникомъ, какъ секретаря статистическаго комитета.

Литературную діятельность Мордовцевъ началь малорусскими стихами и рядомъ историческихъ монографій, посвященных преимущественно самозванщин'в и разбойничеству. Написанныя очень живо и интересно, монографіи эти обратили на себя вниманіе: одно время шла даже ръчь о замъщены авторомъ члъ канедры русской исторіи въ с.-петербургском университеть. Въ началь 70-хъ годовъ Мордовцевъ пользовался также большою популярностью, какъ авторъ романа изъ жизпи прогрессивной интеллигенція. Съ конца 70-хъ годовъ онъ посвятилъ себя почти исключительно историческому роману. Такъ, были написаны имъ "Идеалисты и реалисты", "Царь и Гетманъ", "Двенадцатый годъ" и др. Тогда же Мордовцевъ сталъ заимствонать сюжеты для своихъ историческихъ очерковъ, повъстей и романовъ изъ жизни старообрядчества. Онъ написалъ два историческихъ очерка: "Послъдніе годы иргизскихъ раскольничьихъ общинъ" и "Борьба съ расколомъ въ Поволжьв".

Въ первомъ очеркъ Мордовцевъ выясняетъ, какое значение имъли иргизские монастыри во время народ-

ныхъ движеній. По его мижнію, они нерждю давали пріють главарямь этичь движеній: Пугачену, Желфаняку. гайдамакамъ и др. Во второмъ очеры подробно повъствуется, какъ въ 30-лъ и 40-хъ годаль прошли о стольтія ожесточенно пресльдовали гларообрядцевъ въ Поволжьт, гдт "расколъ", оппраясь на свою многочислепность, окръпъ почти до несокрушимости, занявъ со времени милостиваго манифеста Екатерины II болье ста гысячь десят, лучшей и плодородивйшей поволжской вемли Интересно отметить, какь самъ Мордонцевъ смотрить на эту ожесточенную борьбу. Онь говорить: "Болье двухсоть літь ведется упорная борьба сь расколомь. а между темъ силы его едва ли ослабівають... Испо. что или борьба ведется не такъ, какъ бы слъдоваю, пеумило, непрактично, или же силы, противъ которыта ведется безрезультатная война, непобъдичы вы спион своей идев, или же, наконецъ, не следовало вовсе иступать въ борьбу съ явленіями, которыя въ эгой самон борьбі не только почерпають скою силу, но, что всего наживе, -- становятся идеей, пріобрітають живучесть, по торан ни въ расколъ, ни въ еврейскомъ мессіанства, какъ въ обыкновенныхъ историческихъ, следовательно, преходящихъ функціяхъ, не должна бы и существовать столь долго и послъдовательно. Которое изъ этихъ тремъ предположеній им'веть неоспорямую историческую ціли. сказать трудно, но едва ли не болье основательныя изъ нихъ первое и третье". (Мордовдевъ, "Борьба 🗝 расколомъ въ Поволжьв").

Изь такого приговора видно, что Мордовневь еще педостаточно разобрадся въ вопроск о старообрядчести. и потому такъ категорически отказываетъ ещу въ иденпости и живучести. Но уже въ 1880 году симпагін Мордовцева зам'ятно склонились на сторону старообрядцевъ.

Въ этомъ году опъ напечаталь въ газеть Гатаука свою повъсть "Соловецкое сидънье", гдъ изобразить одно изъ выдающихся событій вы исторіи старопорядчества--- соловецкій мятежь". Эго было съ его стороны только первымъ пробнымъ опытомъ въ этомь родъ. Повъсть эта имъла большой успълъ. Старообрядцы привътствовали это произведение выражениями признательности и благодарности. Въ редакцію газеты Гатцука прислано было адресованное автору благодарственное письмо одного старообрядца. Изъ отвъта Мордовцева на это письмо ясно видио. кому больше симпатизируеть онъ-старообрядцамь или последователямъ господствующей церкви. Позволимь сеою дословно привести этогь отвъть его: "М. г.! На постаніс ваше, написанное прекраснымъ полуустаном в съ киноварными заглавными буквами и адресованное вами въ редакцію газеты А. Гатпука, отвічаю тімь сь большимъ удовольствіемъ, что изъ посланія этого усматриваю, съ накимъ дестнымъ для меня вниманиемъ относятся къ моему слабому словесному даланію "Ссловецкое сидънье" люди древляго благочестія, которымъ пменно я и желаль показать, насколько исторически-безира страстно отношусь я къ людямъ древляго благочестия и къ ихъ гонителямъ-никоніанамъ и на чью сторопу болье клонятся высы монть симпатій. Это еще испіве вы уразумъете, прочитавъ мое же произведение и п.

этой же эпохи "Великій расколь", печатаемое вынѣ въ журналѣ *Русская Мысль*. Д. Мордовцевъ". (Газета Гатцука, 1880 г. № 17-й).

Д'виствительно, скоро появился въ печати его большой романъ изъ старообрядческаго міра — "Великій расколъ". Редакція такого серьезнаго большого журнала, какъ Рус. Мысль, помъстила у себя это произведение полностью, признавъ его капитальнымъ явленіемъ въ русской литературъ. "Великій расколъ" имълъ успъхъ еще болье широкій, чыть "Соловецкое сидынье". Его читали въ свое время нарасхвать, на него обратили внимание не одни старообрядцы: все русское образованное общество хвалило и зачитывалось новымъ произведеніемъ Мордовцева, только сунодальные чиновинки да "православные" миссіонеры были имъ недовольны. Имъ не понравилась господствующая либеральная мысль "Великаго раскола", что всі: привидегін, предоставленныя государствомъ одной господствующей церкви, и предпочтение ея всякимъ инымъ религіознымъ обществамъ противны принципу свободы совъсти и есть величайшая несправедливость, что старообрядцы, какъ самостоятельное религіозное общество, им'єють все права на свободное существованіе. Миссіонерамъ господствующей деркви не повравилось, что гуманистъ-писатель со всею силою возстаеть въ своемъ "Великомъ расколъ" противъ системы жестокихъ мъръ и наказаній, практиковавшейся въ 17 въкъ въ отношеніи къ людямъ вдеи. Описывая страдальческую жизнь протопопа Аввакума, мордовцевъ замъчаеть: "Въ то время государственные люди еще не дошли до той простой, но глубоко-философской истины, что система репрессалій, система жестокихъ наказаній, преследованій, запрещеній и угрозъ приводить всегда къ результатамъ, совершенно противоположнымъ темъ, которыхъ этою системой думають достигнуть: на мъсто одного жестоко наказаннаго встають сотви и тысячи озлобленныхъ, которые кончають темъ же и увлекають за собой сотни тысячь последователей, увлекають массы"... (Рус. Мысль, 1880, V, 53 стр.).

Таковы были времена, таковы нравы: жестоко казнили вфрныхъ своему христіанскому долгу людей, которые были виновны только въ томъ, что отстаивали исконную старожитность православной Церкви, не боясь притомъ ни клятвы церковной, ни гражданскихъ казней съ рфзаніемъ языковъ, ни отрубанія рукъ, ни сжиганія въ срубахъ, ни другихъ всевозможныхъ жестокостей.

11.

Всь дъйствующія лица "Великаго раскола", всь эти "дъятели великой исторической драмы", идущей на исторической чисто-народной русской сценъ воть уже третье стольтіе, рызко разделевы историкомъ-художникомъ на двъ стороны. На правой сторонъ стоятъ Аввакумъ, Морозова и прочіе герои "съ чисто-русскимъ типомъ, съ великими шекспировскими характерами: ихъ гонять, гонять и все не могутъ согнать со свъту, потому что ихъ дело-правое дело, дело совести". На левой-въ романъ стоятъ "волци": патріархъ Никонъ, Иларіонъ Рязанскій, Повелъ Крутицкій и другіе архіерен, самъ царь Алексъй Михайловичь и его бонре; ихъ дъло--неправое, и "если бы на страницахъ исторіи могла выступать краска стыда, то страницы, на которыхъ написаны имена этихъ актеровъ левой стороны, казались бы совствъ кровавыми" (Русская Мысль, 1880, VIII, 119 стран.).

Такимъ образомъ, въ историческомъ повъствованіи "Великій расколъ", собственно говоря, только два главныхъ дъйствующихъ лица — Аввакумъ и Никовъ. Эти лица являются центральными. Около вихъ группируются всё прочія лица, — одни на сторонъ Никона, другія на сторонъ Аввакума.

Особенно симпатичными чертами въ "Великомъ расколъ" обрисована личность Аввакума. Самый важный и лучшій источникъ для ближайшаго ознакомленія съ личностью и карактеромъ Аввакума составляють его собственныя сочиненія, въ которыхъ отразился онъ весь вполнф. Изъ тщательнаго и всесторонняго изученія его многочисленныхъ посланій и челобитныхъ, его "житія", имъ самимъ написаннаго, Мордовцевъ извлекъ обильный матеріаль для живого и цълостваго возсозданія этой въ высшей степени характерной личности, представляющей полнъйшее воплощение, совершеннъйший типъ русскаго человъка второй половины 17-го въка, убъжденнаго и искренняго посл'едователя старой православной в'єры. Портреть Аввакума писанъ Мордовцевымъ съ особенной любовью и симпатіей къ протодопу - страдальцу: наружность его освъщена свътлымъ, теплымъ колоритомъ. По изображенію Мордовцева, это быль "высокій, широкоплечій мужчина съ длинной апостольскою съдой бородой и съ такими же съдыми курчавыми воложими, съ длиннымъ, тонкимъ, красиво-очерченнымъ носомъ, съ стрыми, большого разръза и длинными глазами, и низенькимъ лбомъ, на который красиво падали съдыя кудерки, точь-въ-точь святительскій ликъ, какіе можно видеть на старинныхъ иконахъ. Стрые, съ длиниымъ разрезомъ и длинными ресницами глаза смотрели ласково и по временамъ зажигались прекраснымъ какимъ-то согравнощимъ свътомъ. Это были совсамъ отроческие глаза подъ съдыми бровями".

Вся жизнь этого необыкцовеннаго человыка, по "Великому расколу", какъ и въ дъйствительности, была сплониная ссылка, земляная тюрьма или срубъ, кандалы и истязанія и везд'є при этомъ-пропов'єдь, пропов'єдь, дерзновенная, неустанная пропов'едь. Это быль борецъ съ желъзною, непреклонною волей. Всю жизнь его колотили, "буквально колотили, — сначала свои прихожане за его страстную ревность къ втрт и ея буквальной вишней обрядности, били такъ, что онъ по цълымъ часамъ лежалъ бездыхаено, но послъ опять начиналъ свои страстныя обличенія; потомъ его били воеводы, отгрызади у него пальцы, съкли плетьми; потомъ билъ его бояринъ Шереметевъ и топиль его въ Волгь; цълыхъ семь леть колотиль его воевода Пашковь, волоча по сиъгамъ Сибири и Дауріи, —и все за ревность и неподатливость въ своихъ правилахъ".

Обычный лиризмъ у Мордовцева сообщаетъ особенно задушевный зарактеръ его описаніямъ, какъ бъдствоваль протопопъ Аввакумъ во время своей неоднократной ссылки. Вотъ какъ, напримъръ, рисуетъ онъ жизнь Аввакума въ пустозерской тюрьмъ "Четырнадцать лътъ томился онъ въ земляной тюрьмъ въ Пустозерскъ. Сидя въ своемъ подземельъ, онъ все молился да разговаривалъ то съ вороною, каркавшею у него на крестъ землянки, то съ воробъемъ, прилетавшимъ на его оконце клевать крошки, насыпаемыя туда узникомъ, то съ мышенкомъ, что погрызывалъ его сударики, то, наконецъ, съ паукомъ, спускавщимся съ потолка на звоиъ его цъпей, говорилъ затъмъ, чтобы не разучиться говорить и Бога славить, говорилъ, молился и писалъ, безъ конца

писаль, разсылая свои посланія по всей русской землю съ помощью уверовавших въ него тюремщиковъ" (Рус. Мысль, 1880, VIII, 119—120 стр.). Это быль непрерывный и неослабный подвигь страданія за идею: среди ужасной тюремной обстановки, лишенный солнечнаго свёта, не слыша звука человіческаго голоса, похороненный заживо, онъ однако не упаль духомъ, не сломился и не зачахъ въ своей могилі, находиль даже развыя невинныя развлеченія и утішенія для себя.

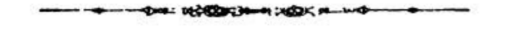
Всю жизнь онъ неустанно боролся за свою идею, го товъ быль всегда пострадать за нее; его стальная воля поддерживалась этой борьбой и закалялась въ ссылкахъ и пыткахъ, его рука постоянно тянулась за в'янцомъ мученика; и въ то время, когда окончательно выясни-

лось, на чью сторову стали гражданскія власти, онъостался в'кревъ своей идет и борьбт. "выдержаль себя до конда, до мученическаго костра, на который веходиль, крестясь двумя перстами, а когда охваченъ былъиламененъ и уже задытался, то изъ пламени поднималъруку съ двухперстнымъ сложеніемъ и кричалъ свой послідній смертный наказъ, чтобы крестились такът...

Но чёмъ больше его мучили при жизни, чёмъ больше надругались надъ нимъ, темъ шире роста его слана и темъ более увеличивалось число его последователей.

(Окончаніе слъдуеть).

Правдинъ.



## Изъ жизхи господствующаго и ихыхъ исповъдахій.

#### Растрата въ московскей духовной консисторіи.

С.-Пет. Въд. сообщають, что въ московской духовнои ковсисторіи произведена немадая растрата сумиъ, собравних на вовстановленіе «православія» на Кавкавѣ съ 1898 года (т.-е. со дня ванятія киръ-Владиміромъ московской каведры)—139 р. 37 к., на построеніе моск. Александровскаго собора—1,587 р., на содержаніе чиновниковъ консисторскихъ 2,079 р. 57 к., въ пользу Палестинскаго общества 579 р. 90 к., бъдныхъ духовнаго вѣдомства 201 р. 88 к., грековъ, пострадавшихъ отъ турокъ 408 р., кружечнаго сбора ва 1898 г. 27 р. 85 к., въ пользу бѣднѣйшихъ церквей 103 р. 18 к., проц., полученныхъ изъ государственнаго банка, болѣе 1,800 р. и т. д. Растрату опредъляють свыше 35,000 руб.

#### Прекращеніе двятельности.

По слованъ Нов. Вр., московское миссіонерское братство св Петра митрополита прекращаеть свою дъятельность. Оно существовало съ 1872 года и главной своей вадачей ставило издание и распространение противостарообрядческихъ квигъ и брошюръ. Въ самое цвътущее время братство распространяло въ годъ около 40,000 эквемплировъ своихъ изданій, въ последнее же время эта дъятельность свелась почти на - вътъ. Важивищими ивданіями братства являлись сочиненія извъстнаго миссіонера-архимандрита Павла Прусскаго, но они туго шли еще при живни автора, а теперь спросъ на нихъ и вовсе прекратился, такъ какъ для современной жизни они не имъють никакого практическаго интереса. Въ былые годы (1880-1890) братство давало К. П. Побъдоносцеву очень важныя, котя часто и неверныя сведенія относительно епархіальныхъ архіереевъ и другихъ церковныхъ дъятелей, возвышая ихъ по своему усмотрънію наи понижая. Между прочимъ, по проискамъ братства былъ сившень съ московской канедры митрополить Іоанникій и преследовался известный въ Москве ректоръ духовной семинарін прот. Н. В. Благоравумовъ. Въ настоящее время деятельность братства выражается въ неудачныхъ собестдованіяхъ со старообрядцами и содержаніи трехъчетырехъ школъ въ гуслицкомъ районъ. Капиталъ братства простирается до 50,000 руб. Главнымъ источникомъ его доходовъ быдъ ежегодный взносъ единовърческой типографіи въ разиврв 1,000 руб., но въ нынвшиемъ году типографія отказалась оть выдачи этой субсидів.

#### Секта "немеленыхъ".

Вь сель Шалдежинь и дер. Малиновкь, Костронской

туб., появилась секта «немоленых».

Эта, болье чыть странная, секта образовалась изъ ньтовцевъ и безпоповцевъ. Въ настоящее время о Богь сектавты потеряли всякое понятіе. Воплощеніе Сына Божія, Его живнь, смерть и воскресеніе они отвергають. Имя Св. Тронцы они навывають, но трехъ Упостасей не признають. По толкованію «немолевыхъ», Богъ Отецъото Ветхій Завыть, Богъ Сыня—Новый Завыть и Св. Лухъ—откровеніе «немоленое».

Сектанты утверждають, что можно спастись во всякой въръ. Въ чемъ состоить это спасеніе, однако опредъ-

ленно они еще не могутъ дать отвъта.

#### Бъсогонъ.

Суевврія разнаго рода являются неотдівними признаком русскаго простовародья, и это веудивительно, если принять во вниманіе, что бляжайшіе его просвітители и духовные руководители-цастыри господствующей церкви тоже не чужды этого гріза, несмотря пасвой солидный богословскій цензь. Нікоторые изы этих настырей не только не протвюдійствують распространенію суевірій въ своей пастив, но не прочы пат пародной темноты извлечь личную для себя корысть. Объ одномъ такомъ пастырів сообщають газеты. Это о. Амосовъ—священних с. Чуващскій Колмазоръ. Ставропольскаго у., Самарской губ.

По словамъ газетъ, о. Амосовъ занимется нагнаніемъ бъсовъ. Слава, какъ о человъкъ святомъ н бъсо-изгонителъ, распространилась о немъ всюду по окрестнымъ селамъ. Изъ многихъ мъстностей къ нему стекаются нервно и душевно-больные, думающіе, что

въ нихъ "сидитъ бъсъ".

Автору этихъ строкъ случайно пришлось быть сви-

дътелемъ своеобрази го лъченія о. Амосовымъ.

Началось съ служенія молебна. Въ церкви на скамьт сидвли "бъсноватые": молодой мужчина и женщина. Мужчина, какъ я потомъ узналъ, незадолго передътвиъ сильно пьянствовалъ. Сидя на лавкъ, онъ то смъялся, то плакалъ. Женщина, видимо, тоже была нервно потрясена. Лешь только начался молебенъ, какъ послышались изъ устъ женщины душу раздирающій крикъ, стонъ, плачъ и непомятныя слова. О. Амосовъ началъ произвосить заклинанія и проклятія про



тивъ діавола. Крикъ становился все сильнъе и сильнъе. Наковецъ, молебевъ ковчился. О. Амосовъ пошелъ въ алтарь, принесъ съ собой два огарка красной свъчи, потомъ взялъ женщину, распростертую на полу, за два пальца, и началъ следующій діалогъ. Свящовникъ спращиваетъ, а женщина отъ вмени "дъявола", отвъчала.

- Какъ тебя звать?

— Данилкой. — Сколько васъ?

— Одинъ. — Давно?

Десятая недвля.

— Долго еще пробудень?

— Послъдній день. — А потомъ куда? Къ Дунькъ. - Кто это Дунька?

Женщина начала разсказывать исторію своей порчи, внушенную ей родителями. Всъ присутствовавшіе слушали съ зачираніемъ сердца.

О. Амосовъ продолжалъ:

— Гинь, нечистый духъ, изъ рабы Божіей Дарьи!

— Вывду. -- Когда?

- Завтра.

Почему не сейчасъ?

— Здъсь очень ужъ мив корошо.

- Выйду, выйду, только не мучь меня.

Послъ этого о. Амосовъ взялъ икону и началъ накладывать на женщину. Потомъ далъ ей пить святой воды и смазаль всв части лица масломъ.

Затъмъ нъчто подобное производится и съ другимъ

оольнымъ.

### Собраніе московскихъ единовърцевъ.

Въ пятницу, 28 ноября, въ богадъденномъ домъ при Троинкой, что у Салтыкова моста, церкви состоялось экстренное собраніе попечителей и прихожанъ этого храма-единовърцевъ, совванное для необычной цъли: обсужденія поступковъ вастоятеля этой церкви и благочиннаго единовърческихъ церквей о. Григорія Шлеева. На собрание были равославы особыя повъстки.

Моск. Л. описываеть собрание въ такомъ тонъ. Предсъдателемъ собранія быль избрань староста Тронцкой церкви А. В. Анфиновъ. Прихожанамъ было предложено на обсуждение появившееся въ газеть Столичная Молеа ва № 28 сообщение о томъ, что о. Грыгорій Шлеевъ обвиняется въ похищении изъ единовърческой церкви при Михайловской слободъ, Бронницкаго уъзда, напрестольнаго креста, Евангелія в, ценимаго десятками тысячь рублей, антиминса съ мощами, освященнаго патріархомъ Филаретомъ. Въ сообщении указывалось, что о. Шлеевъ подговорилъ священника храма при Михайловской слободь о. Маркелла Семина продать старообрядцамъ книги, антиминсъ и утварь. Это было приведено въ исполнение въ разное время, при помощи комиссионера Горева и въ настоящее время прихожане донесли о хищеніяхъ о. Шлеева и московская духовная консисторія назначила надъ о. Шілеевымъ следствіе.

Это сообщение Столичной Молеы вовбудило самые ожесточенные споры между прихожанами и духовными дътьми о. Шлеева, присутствовавшими на собраніи; большинство ивъ нихъ прямо заявляло, что все это наглая ложь со сторовы накоторыхъ недоброжелателей о. Григорія Шлеева, который совершенно невиненъ. Наконецъ собраніе постановило пригласить о. Григорія и попросить

его объяснить, какъ было дъло.

Спокойно явился на собраніе о. Григорій Шлеевъ. Когда его спросили: правдиво ди сообщение газеты Столичная Молеа, о. Григорій ваявиль, что "это ложь", и някакого следствія надъ нимъ не производится, а эатыть въ подтверждение своихъ словъ познакомилъ присутствовавшихъ съ офиціальнымъ документомъ, подписаннымъ встми членами причта церкви въ Михайловской слободь о томъ, что вслыдствіе вамытки въ газеть Столичная Молеа о хищеній изъ Михаила Архангельской церкви, что въ Михайдовской слоболъ, Бронницкаго ужада, напрестольнаго креста, древняго антиминса, напрестодьнаго Евангедія, была произведена благочиннымъ съ причтомъ провърка церковнаго имущества, при чемъ оказалось, что свв. антиминсы на всъхъ трехъ престоляхъ, напрестольные кресты и св. Евангеліе находятся въ пълости и ничто изъ нихъ не пропадо. Вообще все церковное имущество по церковной описи находится въ целости и сохранности, о чемъ и составленъ означенный протоколъ.

Присутствовавшіе, познакомившись съ содержаніемъ этого документа, были ошеломлены. Вскорт большинство стало требовать, чтобы отъ имени прихожанъ было послано опровержение въ газету. Попечитель единовърческой типографіи К. М. Ершовъ заявиль, что по его миънью, прихожавамъ вступаться ва священника не следуеть. Это ваявленіе возбудило общій взрывъ негодованія. Раздались крики: "почему, на какомъ основаніи. Мы, его духовныя дети, должны ващищать честь своего духовника"! Затъмъ собраніе набросняють на Ершова и стало уличать его въ томъ, что онъ не исполняеть своихъ объщаній, обмануль единовърцевь, застанивь ихъ подписаться подъ петиціей къ г. оберъ-прокурору и т. д. Шумъ усилился до послъдней степени, и г. Ершовъ поспъшно оставилъ залу при стращномъ шумъ и крикахъ собранія.

Послъ его бъгства собраніе очень долго не могло успокоиться. Наконецъ, порядокъ водворился и прихожане постановили: выравить свое глубокое сочувствие своему настоятелю о. Григорію Шлееву по поводу несправелливыхъ обвиненій, появившихся относительно его въ нъкоторыхъ московскихъ газетахъ, а затъмъ просили его быть увъреннымъ въ томъ, что они "не дадутъ въ обиду своего пастыря и встии мърами будутъ защищать его". Посав этого собраніе, продолжавшееся болье

4 часовъ, было закрыто.

Несмотря однако на "опровержение" въ Ст. Молеть уже послъ собранія единовърцевъ появилось новое утверждение редакции этой газеты, что всь обвинения о. Плесва върны. Желательно выяснить эту грустную исторію на страницахъ журнала Церковь.

### кіевскомъ религіозно - философскомъ обществъ.

(Корреспонденція изъ Кіева).

19 ноября въ г. Кіевъ состоялось очередное открытое засъданіе недавно сорганизовавшагоси кієвскаго религіовно - философскаго общества. Собранію былъ предложенъ обширный и чрезвычайно любопытный докладъ профессора кіенской духовной академіи В. И. Экземплярскаго на тему: "Вопросъ о снободъ въроисповъданія въ первые въка христіанства".

Современность и жгучій интересь вопроса объ отношеніи подлинной Церкви къ свободъ совъсти привлекли вниманіе многочисленной публики, преимущественно учащейся молодежи и интеллигенціи г. Кієва.

Чтенію самого доклада референть предпослаль насколько общихъ мыслей принципіальнаго свойства.

Вопросъ о свободъ совъсти, по мивнію докладчика, помимо своей принципіальной важности, имбеть и глубоко жизненное, практическое значеніе, такъ какъ въ записимости отъ того или иного теоретическаго ръшенія етого вопроса въ настоящее время намъчается и тоть или иной путь его практическаго осуществленія.

Цель докладчика-опровергнуть такъ защищаемую въ настоящее время мысль о томъ, что религіозная нетерпимость господствующей церкви имветь сною опору въ самомъ ученін первыхъ христіанъ, многія видныя имена которыхъ неотделимы отъ ужасныхъ инквизиціонныхъ пытокъ и костровъ; что только культура сдълала невозможнымъ дальнъйшее развите христіанской (?) нетерпимости; что поетому церковь,



какъ назшая форма жизни, должна подчиниться государству, какъ формъ жизни высшей и проч.

"Наша мысль, — ваявиль докладчикь, — показать вибств съ профессоромъ московской духовной академіи В.О. Квиарисовымъ (его научный трактать "О свободъ совъсти"), что подобная точка зрънія, справедливо, впрочемъ, опирающаяся часто на односторонніе взгляды преп. Іоснфа Волоцкаго, въ корив исключается объективно-научнымъ изслъдованіемъ исторіи христіанства въ первые въка".

Едва ли приходится докавывать ту общественную мысль, что и Христось, и апостолы никогда и въмысли не допускали возможности насельственнаго привлеченія върующихъ. Ап. Павель, етоть колоссь, воплощающій въ себъ все христіанство, согласно характеристикъ Іоанна Златоуста, болье чъмъ кто, чуждъбыль мъръ внъшняго воздъйствія и пресъченія, проповъдуя лишь поканніе и въру въ св. Троицу.

Что касается дальнайшаго христіанства, то и оно въ лица первыхъ своихъ наиболае видныхъ апостоловъ высоко держало знамя святой и неприкосновенной свободы совасти. Достаточно указать на свв. Іустина, Асинагора, Тертулліана, Мелитона, Оригена, Амеросія Медіоланскаго, блаж. Августина, св. Іоанна

Златоуста и друг.

По ученію и глубокому убіжденію всіхь этихь свя, отцовь и учителей Церкви, религія есть акть свободнаго самоопреділенія каждаго вірующаго. "Жертвы требуются отъ свободнаго духа",—говорить Тертулліань. Сфера государственной компетенціи и усмотріній ни въ коемъ случай, по ученію тіхь же свя, отцовь, не можеть простираться на свободную, по своему существу, религію; государство должно заботиться о нравственной безопасности и оставить въ покой неприкосновенное ученіе Церкви. Ученіе же Христа способствуєть утвержденію великихъ началь общечеловіческой морали, и государству, поэтому, нечего опасаться.

Такимъ образомъ, въ твореніяхъ свв. отцовъ и учителей Церкви первыхъ въковъ христіанства мы можемъ найти цълую теорію полной сеободы соепсти, и приведенныя выше обвиненія, какъ несогласныя съ самими фактами, или отпадаютъ вовсе, или же представляютъ собою плодъ недомыслія, порожденный влостнымъ деспотнемомъ папства преимущественно, если не исключительно, на Западъ, въ западной церкви.

Въ теченіе первыхъ четырехъ вѣковъ Церковь, такимъ образомъ, свободна отъ упрековъ въ насильственномъ посягательствъ на свободу совъсти.

Начиная же съ V въка, когда государство произвольно веяло на себя вадачи церковной миссіи, получають свое начало и грубыя обращенія и полицейскія мъры воздъйствія на "инако мыслящих»". Принципь въротерпимости съ теченіемъ времени именно подъ вліяніемъ государственыхъ утилитарныхъ соображеній все болье и болье стушевывается.

Несмотря на то, что въ миланскомъ здикть Константина Великаго (323 г.) еще упоминается о свободъ совъсти, но уже Евсевій Кесарійскій мечтаеть объ искорененій секть въ оградъ церкви на почвъ объедине-

нія і сахъ православныхъ.

При сыновьяхъ Константина Великаго уже былъ изданъ законъ о пресъченіи религіозныхъ ересей, и знаменитый законъ 351 г. устанавливаеть за принесеніе жертвы тяжелое наказаніе. Гонарій издаеть законъ— страхомъ отвратить оть заблужденія". И воть съ этихъ собственно поръ и начинается кровавая эпоха гоненій на еретиковъ и сектантовъ. Отсюда съ несомивниостью следуеть, что въ извра щени свободы совести повинна не Церковь, а со вершенно чуждое ей цезарепапистское начало, такт грубо вторгающееся въ сферу священной свободы и любви.

По окончаніи реферата возникли продолжигельныя любопытныя пренія. Секретарь и одинъ паъ глан ныхъ органиваторовъ общества студ В. В. Зъньковскій вэлагаеть свой взглядь на психологическую сущность въротерпимостя. Предостерегая отъ см ьшенія въротерпимости, покоющейся на принципахъ раннодушнаго и даже нигилистическаго отношения къ религін, ораторъ призываеть кь віротерпимости, вытекающей изъ другихъ совершенно принциповъ, изъ требованій всеобъемлющей христіанской любви І'елигія, какъ индивидуальная функція, предполагасть собою въ своихъ исихологическихъ обоснованияхъ глубокую религіозную нетерпимость, и потому съ логической и психологической стороны является самымъ трезвымъ обоснованіемъ религіознаго воспитанія какъ дітей, такъ и взрослыхъ. Церковь должиз быть исключительной и нетерпимой.

Соглашаясь съ основной мыслью г. Звижовскаго, проф. В. И. Эквемплярскій въ убъдительной річи отрицаль однако за Церковью право ооращаться за сторонней помощью въ дълъ обращенія върующих. Ревность Церкви, выражающаяся въ одномъ только споръ и на этомъ самодовольно успоканвающаяся, ни къ чему не приведеть; необходима пастырская ревность всёхъ христіанъ, поскольку дъло Христадолгъ каждаго христіанина; необходимо сплоченіс всёхъ церковныхъ силъ,—и тогда не только государ ственная власть, но и самыя школы стануть не нуж-

HUMM.

Другой ораторъ В. С. Костецкій, на основани прочитаннаго доклада, считаеть первовъковую эру кристіанства отдаленной и слашкомъ несбыточной мечтой для нашего времени, когда возможными оказываются такія изувърства, какъ вторженіе въ семью в ея разложеніе и деворганизація со стороны полицейскаго государства при насильственномъ отниманіи дътей, или же обращеніе въ ХХ стольтін въ магометанство, съ цълью полученія нужныхъ правъ и т п

Г. Драчевскій настанваєть на разрішеніи нопроса, возможна ли принципіальная примиримость и осуществимость въ ниперіи днухъ началь —свободной

Церкви и свободнаго государства.

Однако, послѣ долгихъ обсужденій, вопросъ этотъ все же остался открытымъ. Наконецъ, нѣкоторые иль ораторовъ любопытствовали, не входить ли свобода совѣсти въ кодексъ церковныхъ догматонъ Па это референтъ отвѣтилъ обстоятельной рѣчью, нъ которои указалъ, что Церковь никогда не догматизировала вопросъ нравственнаго свойства въ государственномъ общежити. Такъ, напримѣръ, вопросъ о присигъ или войнѣ никогда не былъ догматически формулированъ въ Церкви И въ етомъ ея достоинство, поскольку тѣмъ самымъ передъ върующими вырисовилкаются новыя и широкія перспективы свободнаю разнития и общечеловѣческаго прогресса.

Рачь проф Экземплярскаго была встрачена долгими

несмолкающими аплодисментами.

На собраніи присутствовали и члены вновь пародившагося въ г Кієвъ теософическаго общества: г. Ку пминъ, Лашнюковъ и др.

Володинъ



